/TN
Editor: @

Dr. Adi Wijayanto, S.Or., S.Kom., M.Pd., AIFO.
Dr.Ismail, S.Sy., M.A. | Dr. Lailatuzz Zuhriyah, M.Fil.l.
Eko Saputro, M.Pd | Zulkiflih, S.Pd.l, M.Pd.

ohEA PEND!
g

sebagai
Dasar Indonesia
Emas 2045

S
- armnd

e
o

s 48
o5
o it e e

Ramsah Ali| Adi Kasman | Muchlinarwati | Ria Rizki Agustini | Jumahir | Miftahul Huda
TomiBidjai | Irfan Anshori | Inayah | Khairul Akbar | SafitrianaBey | Dea Tara Ningbyas
Aisyah Maawiyah | Maulida | Siyono | Syahrul Holid | Hillia | Syahrizal | LailaGul FiGriyah
Nurlaila | Silfia lkhlas | Azizah | Simahate Bengi | Husnawiyah | Nia Wardhani | Dahrina
Ahmad Maesur | Habib Bawafi | Aulia Rahmat | Riska Susanti | Sutan Botung Hasibuan
Uswabun Hasanah | Laila Auni | Dirhamzah | Misriah | Ahmad Liza | Vick Ainun Hag,




| Ramsah Ali | Adi Kasman | Muchlinarwati | Ria Rizki Agustini |
Jumabhir | Miftahul Huda | Tomi Bidjai | Irfan Anshori | Inayah
] y
| Khairul Akbar | Safitriana Bey | Dea Tara Ningtyas |
| Aisyah Maawiyah | Maulida | Siyono | Syahrul Holid | Hillia |
| Syahrizal | Lailatul Fitriyah | Nurlaila | Silfia Ikhlas | A'zizah |
| Simahate Bengi | Husnawiyah | Nia Wardhani | Dahrina |
| Ahmad Maesur | Habib Bawafi | Aulia Rahmat | Riska Susanti |
| Sutan Botung Hasibuan | Uswatun Hasanah | Laila Auni |
| Dirhamzah | Misriah | Ahmad Liza | Vick Ainun Haq |

Aspek Pendidikan Agama
Isiam sebagai Dasar
Indonesia Emas 2048

Editor:
Dr. Adi Wijayanto, S.Or., S.Kom., M.Pd., AIFO.

Dr. Ismail, S.Sy., M.A.
Dr. Lailatuzz Zuhriyah, M.Fil.L
Eko Saputro, M.Pd
Zulkiflih, S.Pd.I., M.Pd.

Pengantar:
Prof. Dr. H. Akhyak, M.Ag.
Direktur Pascasarjana UIN Sayyid Ali Rabmatullab Tulungagung

B,

AKADEMIA
PUSTAKA



Aspek Pendidikan Agama Islam
Sebagai Dasar Indonesia Emas 2045

Copyright © Ramsah Ali, dkk, 2025.
Hak cipta dilindungi undang-undang
All right reserved

Editor: Adi Wijayanto, dkk
Layout: Kowim Sabilillah

Desain cover: Diky M. Fauzi

x + 210 hlm: 14x21 cm

Cetakan Pertama, September, 2025

ISBN: 978-623-157-208-0

Anggota IKAPI

Hak cipta dilindungi undang-undang. Dilarang mengutip atau
memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari
penerbit.

Diterbitkan oleh:

Akademia Pustaka

J1. Raya Sumbergempol, Sumberdadi, Tulungagung
Telp: 081807413208

Email: redaksi.akademia.pustaka@gmail.com
Website: www.akademiapustaka.com

ii


mailto:redaksi.akademia.pustaka@gmail.com
http://www.akademiapustaka.com/

Kawa Pengamar

lhamdulillahi Rabbilalamin kehadirat Allah Subhanahu wa

ta’ala atas kehendak-Nya, buku yang berjudul “dspek
Pendidikan Agama Islam sebagai Dasar Indonesia Emas
20457 dapat terselesaikan dengan sebaik-baiknya. Buku ini
disusun dari hasil pemikiran, penelitian, serta dedikasi dari para
pakar pendidikan Islam yang merujuk sebuah topik penting dan
menarik. Pembahasan dalam buku ini diharapkan dapat
memberikan  kontribusi  positif ~ terhadap  pengembangan
pendidikan karakter bangsa dalam menghadapi tantangan menuju
Indonesia Emas 2045.

Pendidikan agama Islam merupakan hal krusial dalam
mewujudkan Indonesia Emas 2045. Pendidikan ini bertujuan
untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia, berintegritas,
dan memiliki pemahaman agama yang moderat. Adanya nilai-nilai
spiritual dan etika Islam berperan dalam pembangunan karakter
bangsa, terutama dalam hal peningkatan moral, toleransi, dan
semangat gotong royong.

Sistem pendidikan agama dapat menjadi ujung tombak dalam
pembinaan karakter, pencegahan radikalisme, dan penguatan
identitas nasional di berbagai lapisan masyarakat. Meskipun
memiliki potensi besar, pendidikan agama Islam juga menghadapi
beberapa tantangan, seperti adaptasi kurikulum, integrasi dengan
ilmu pengetahuan modern, dan peningkatan kualitas tenaga
pendidik. Namun, dengan dukungan pemerintah, lembaga
pendidikan, dan komunitas, potensi pendidikan agama Islam
dapat dioptimalkan untuk mewujudkan Indonesia Emas 2045
yang berkarakter kuat.

iii



Penting untuk terus mendorong dan memperkuat peran
aktif pendidikan agama Islam dalam upaya pembangunan sumber
daya manusia. Dengan sinergi yang baik antara pemerintah,
masyarakat, dan berbagai pihak terkait, pembangunan karakter
bangsa menuju Indonesia Emas 2045 dapat tercapai.

Kehadiran buku ini semoga dapat memberikan wawasan
baru bagi pembaca untuk memahami pentingnya pendidikan
agama Islam dan menjadi agen perubahan dalam pembangunan
moral bangsa.

Tulungagung, 9 September 2025
Prof. Dr. H. Akhyak, M.Ag.

Direktur Pascasarjana UIN SATU

(Universitas Islam Negeri

Sayyid Ali Rabmatullabh Tulungagung)

iv



Dafiar Isi

Kata Pengantar

Prof. Dr. H. Akbyak, M. Ag iii
Daftar Isi v
BAB 1

Pendidikan Agama Islam Sebagai
Pondasi Moral dan Akhlak Mulia Generasi Emas

* Menghindari Enam Pelanggaran Sopan Santun:
Membangun Kesadaran Akhlak Remaja Melalui
Peran Guru Agama dalam Adat Budaya Gayo

Dr. Ramsah Ali, M.A 2
* Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Dr. Adi Kasman, M.A 8

* Artificial Intelligence dan
Penerapannya dalam Pendidikan Agama Islam
Dr. Muchlinarwati, SE,. MA 13

* Urgensi Pendidikan Agama Islam
dan Faktor Pendukungnya
Dr. Ria Rizki Agustini, M.Pd 19

* Pembelajaran Nilai-Nilai
Pendidikan Agama Islam pada Anak Usia Dini
Dr. Jumahir, M.Pd 24

* Transformasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam:
Strategi Inovatif dan Penguatan



Budaya Religius di Era Generasi Z

Dr. Miftabul Huda, S.Pd.1., M. Ag 29
* Pendidikan Isalm dalam Prespektif Filsafat
Tomi Bidjai S.Pd.I,. M.Pd 33

* Integrasi Pembelajaran PAI
di Era Artificial Intelligence
Irfan Anshori, M.Pd 38

¢ Islamisasi Ilmu Pendidikan dalam
Konteks Pembelajaran Bahasa Arab
Inayah, M.Pd 44

* Korupsi dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam:
Analisis Konsep dan Solusi
Kbhairul Akbar, S.Pd.I,. M.Pd 51

* Implementasi Model Experiential Learning pada
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam untuk Generasi Z:
Tinjauan Studi Literatur

Safitriana Bey, M.Pd 57

* Pendekatan Terintegrasi dalam Pembelajaran PAI

Dea Tara Ningtyas, M.Pd 63
BAB II

Peran Pendidikan Agama Islam dalam
Membentuk Karakter Generasi Emas
* Strategi Variatif dalam Pembelajaran

PAI di Sekolah Menengah Pertama
Dr. Aisyah Maawiyah, M. Ag 70

¢ Etika Akademik dalam
Membangun Bangsa yang Lebih Baik
Dr. Maulida, M.Ed 75

vi



* Integrasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Kurikulum PAI
Membangun Moderasi Beragama Sejak Dini

Dr. Siyono, M.Pd.1. 81
* Urgensi Pendidikan Akidah dalam

Membentuk Karakter Muslim yang Kokoh

Dr. Syabrul Holid, M.Pd.1. 87
* Rahasia Ketenangan dalam Salat

Hillia %4
* Peran Edukatif Masjid dalam Islam Era Rasul Saw
Syahrizal, M.Ag., Ph.D 100

* Contextual Teaching and Learning
dalam Surah Al-Ghasiyah
Lailatul Fitriyah, M.Pd.1 106

* Pemanfaatan Model Value Clarification Technique
(VCT) untuk Menanamkan dan Menguatkan

Nilai-Nilai Moral dalam Pendidikan Agama Islam

Nurlaila, S.Pd.I, M.Ag 110

* Pengembangan Model Pembelajaran Blended Learning
dalam Pendidikan Agama Islam sebagai Solusi

Pembelajaran Efektif di Masa Transisi Teknologi

Silfia Ikblas, S.Pd.1, M.Ag 115

* Penerapan Strategi Pembelajaran Interaktif dalam
Pengajaran Pendidikan Agama Islam untuk Menumbuhkan
Sikap Spiritual dan Sosial Peserta Didik

A’zizab, S.Pd.1, M.Ag 121
* Kejujuran dan Amanah dalam Islam
Simahate Bengi 126

* Kreativitas Guru dalam Mendesain Pengajaran
Pendidikan Agama Islam yang Mampu Menjawab
Tantangan Zaman dan Kebutuhan Siswa

Husnawiyab, S.Pd.1., M.Ag 132

vii



BAB III
Pembentukan Karakter Unggul
Melalui Pendidikan Agama Islam bagi Generasi Emas

* Pemahaman Tauhid dalam Pendidikan Agama Islam
di Lembaga Pendidikan Anak Usia Dini
Dr. Nia Wardbani, S.Pd.I., M.A

* Strategi Inovatif Guru dalam Mengembangkan
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang
Relevan dengan Nilai-Nilai Kehidupan Siswa
Dr. Dabrina. M. S.Ag., MA

* Genealogi Pemikiran Aswaja di Indonesia
Dr. Abmad Maesur, M.Hi

» Utlubul llma Minal Mabhdi Ilal Labd;i:
Konsep Lifelong Learning dalam Islam

Dr. KH. Habib Bawafi, M.Hi

* Rumah Sebagai Madrasah Pertama:
Menjadikan Al-Qur’an sebagai

Pusat Kehidupan Keluarga

Aulia Rabmat, M.Ag

* Mendidik Generasi Z dalam Cahaya Islam:
Tantangan dan Solusi
Riska Susanti M. Ag

* Starategi Guru PAI dalam Mengatasi
Perilaku Bullying di Mts Al-Mukhtariyah Sibuhuan
Sutan Botung Hasibuan M.Pd.1

* Kecemasan Sosial pada Peserta Didik
dan Respons Pendidikan Islam
Uswatun Hasanah, M.Pd.I

viii

140

145

151

157

163

169

174

179



* Sebab Turunnya Al-Qur’an Secara Bertahap sebagai
Pondasi Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam
Laila Auni, M. TH

* Urgensi Menjaga Anak Perspektif Islam
Dirbamzah, S.Pd.I., M.Pd.I.

* Integrasi Nilai Spiritual dan Sosial Melalui Model
Pembelajaran Inquiry dalam Pengajaran
Pendidikan Agama Islam di Era Digital

Misriah, M.Pd

* Urgensi Pendidikan Spiritual dalam
Konteks Pendidikan Islam Modern
Abmad Liza, M.Pd

* Konsep Kecerdasan Emosional Peserta

Didik Perspektif Filsafat Isyraqi:

Sebuah Tinjauan dalam Beragama dan Bernegara
Vick Ainun Hagq, S.Pd., M.Pd

ix

184

190

196

201

207






BAB 1

Pendidikan Agama Islam
Sehagai Pondasi Moral dan
Akhlak Mulia Generasi Emas



Menghindari Enam
Pelanggaran Sopan Samun:
Membangun Kesadaran Akhlak Remaja
Melalui Peran Guru Agama dalam
Adal Budaya Gayo

Dr. Ramsah Ali, M.A'
Dosen Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Takengon, Aceh

“Pelanggaran sopan santun di kalangan remaja menjadi sebuab isu
yang semakin mempribatinkan, sehingga perlu menjads perbatian
mendalam terutama terkait dengan enam perilaku negatif:
terjab, empab, tangak, tongak, keliling, dan juge”

stilah Sopan santun, menurut KBBI (Kamus Besar Bahasa

Indonesia), berarti halus dan baik dalam budi pekerti (tingkah
laku dan tutur kata), serta sopan. Kata "santun” sendiri memiliki
arti yang lebih luas, yaitu budi pekerti yang baik, tata krama, dan
kesusilaan. Sopan santun juga dapat didefinisikan sebagai perilaku
yang menunjukkan penghormatan terhadap orang lain. Ini
mencakup berbagai aspek, seperti cara berbicara, bersikap, dan

' Dr. Ramsah Ali, M.A. Lahir di Aceh Tengah pada Tanggal 25
April 1984 Penulis merupakan Dosen IAIN Takengon. Penulis
menyelesaikan gelar Sarjana Pendidikan Agama Islam di Institut Agama
Islam Negeri (IAIN) Imam Bonjol Padang (2007), menyelesaikan gelar
Magister Pengkajian Islam Konsentrasi Pendidikan Islam juga di Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) Imam Bonjol Padang (2012) dan
menyelesaikan gelar Doktor Studi Pendidikan Islam di UIN-SU Medan
(2020).



bertindak. Sopan santun juga mencerminkan karakter dan
kepribadian seseorang. Nuraini, S. (2021: 46).

Untuk itu urgennya sopan santun dalam kehidupan sehari-
hari diantaranya: (1) Membangun hubungan yang sangat baik,
sopan santun dapat membantu menciptakan komunikasi yang
efektif dan hubungan yang saling menghargai. Sari, L. (2020: 23).
(2) Menciptakan Lingkungan yang Nyaman, dalam melakukan
interaksi sosial, sikap sopan dapat membuat orang merasa dihargai,
disenangi dan mudah diterima. Hasan, M. (2023: 54). (3) Menjaga
martabat diri, bersikap sopan mencerminkan harga diri dan
integritas seseorang, yang penting dalam kehidupan sehari-hari.
Idris, T. (2019: 35). (4) Mewakili budaya, sopan santun adalah
cerminan budaya dan adat istiadat suatu masyarakat, termasuk
dalam konteks Gayo yang kaya akan nilai tradisional. Fadhil, A.
(2022: 26).

Sedangkan bentuk wujud sopan santun diantaranya adalah
(1) Sikap hormat, menghargai orang tua, guru, dan orang yang
lebih tua dengan memberikan salam dan mendengarkan dengan
baik. Hidayah, N. (2020: 38). (2) Bahasa yang baik, menerapkan
bahasa yang sopan dan tidak kasar dalam berinteraksi, baik secara
langsung maupun di media sosial. Rahman, Z. (2021: 13). (3)
Perilaku di Tempat Umum, menjaga tingkah laku supaya tidak
mengganggu orang lain, seperti tidak berbicara keras atau
berperilaku agresif. Anwar, 1. (2019: 26). (4) Etika dalam media
social, bersikap bijak dalam menggunakan media sosial,
menghargai individu orang lain, dan tidak menyebarkan informasi
yang salah maupun fitnah. Lestari, R. (2022: 16).

Pelanggaran Sopan Santun dalam adat budaya Gayo adalah
sebagai berikut:

1. Terjah (Berbicara Kasar/berdialog agresif)

Terjah merujuk pada penggunaan bahasa yang tidak
sopan dalam interaksi sehari-hari. Berbicara kasar dapat

merusak hubungan dan menganggu ikatan sosial dan
menciptakan ketegangan dalam masyarakat Ahmad, R. (2022:



16). Remaja untuk saat ini perlu menyadari bahwa kata-kata
memiliki ~ kekuatan yang dapat membangun atau
menghancurkan. Dalam  ajaran  Islam, perilaku ini
bertentangan dengan prinsip qawlan karima (perkataan
mulia) sebagaimana diajarkan dalam Surah Al-Isra: 23. Guru
agama perlu menanamkan pentingnya menjaga lisan dengan
membina remaja melalui pembelajaran tafsir ayat-ayat tentang
etika berbicara serta hadits seperti, "Barang siapa yang
beriman kepada Allah dan bari akhir, bendaklah ia berkata
yang baik atau diam” (HR. Bukhari dan Muslim) Mahmud,
Zulkifli (2018: 47).

2. Empah (Sombong dan Angkuh

Empahb merupakan sikap, perilaku sombong dan angkuh
yang dapat mengalienasi individu dari komunitas. Remaja
yang merasa lebih unggul sering kali mengabaikan nilai-nilai
kerendahan hati yang diajarkan dalam agama Nuraini, S.
(2021: 46). Sikap dan perilaku ini tidak hanya merugikan diri
sendiri, tetapi juga menciptakan jarak dengan orang lain.
Dalam Islam, sombong adalah salah satu dosa besar dan
menjadi penyebab turunnya murka Allah, sebagaimana dalam
hadits: "Tidak akan masuk surga orang yang di dalam
hatinya terdapat kesombongan seberat biji sawi” (HR.
Muslim). Guru agama dapat memberikan pembinaan karakter
melalui kisah-kisah para nabi, khususnya Nabi Muhammad
SAW yang meski seorang pemimpin tetap rendah hati. Dalam
budaya Gayo sendiri, kesombongan bertentangan dengan nilai
tulusten ni ate (keikhlasan had) Junaidi, R. (2019: 66).

3. Tangak (Tingkah Laku Congkak)

Tangak mengacu pada tingkah laku yang menunjukkan
keangkuhan. Tingkah laku ini dapat menciptakan suasana
yang tidak harmonis di masyarakat. Remaja perlu diajarkan
untuk bersikap rendah hati dan menghargai orang lain Sari, L.
(2020: 25). Guru agama harus mengajarkan konsep tawadhu’
sebagai akhlak utama dalam Islam.



4. Tonga (Suka Bertandang dengan Niat Buruk)

Tonga berarti suka bertandang dengan niat buruk, yang
dapat merusak reputasi individu dan komunitas. Remaja perlu
diarahkan untuk memiliki tujuan positif dalam setiap interaksi
sosial, sehingga dapat menciptakan hubungan yang baik
Hasan, M. (2023: 52). Guru agama dapat menyampaikan
pentingnya menjaga batasan dalam  pergaulan dan
mengajarkan adab bertamu. Kajian tentang muamalah dan
hubungan sosial dalam Islam bisa dijadikan materi utama
dalam pengajian remaja Idris, F. (2021: 49).

5. Keliling (Pergi ke Kampung Lain Tanpa Tujuan)

Keliling merujuk pada perilaku pergi ke kampung lain
tanpa tujuan jelas. Aksi ini sering kali mengarah pada aktivitas
yang tidak produktif dan dapat menimbulkan permasalahan.
Guru agama dapat memberikan pemahaman tentang
pentingnya memiliki tujuan dalam setiap tindakan Idris, T.
(2019: 34). Guru agama perlu mengarahkan remaja untuk
menggunakan waktunya dalam kegiatan produktif, seperti
pelatihan keterampilan, kegiatan dakwah remaja, dan program
literasi agama.

6. Juge (Membusuk-busukan Orang Lain/Fitnah)

Juge adalah tindakan membusuk-busukan orang lain atau
menyebarkan fitnah. Ini adalah salah satu pelanggaran yang
paling merusak, karena dapat menghancurkan reputasi
seseorang dan menciptakan konflik di masyarakat. Remaja
perlu diajarkan tentang konsekuensi dari menyebarkan
informasi yang tidak benar Fadhil, A. (2022: 19). Guru agama
dapat menyampaikan bahaya fitnah melalui kisah sejarah
Islam, misalnya peristiwa Ifk yang menimpa Aisyah RA.
Pendidikan literasi media juga penting agar remaja tidak
mudah menyebarkan hoaks di media social Syukri, M. (2022:
24).

Peran Guru Agama, guru agama memiliki tanggung jawab
penting dalam mendidik remaja tentang nilai-nilai akhlak yang

5



sesuai dengan ajaran agama dan budaya gayo. beberapa langkah
yang dapat diambil oleh guru agama antara lain: 1) Pendidikan
karakter, mengintegrasikan pendidikan karakter dalam kurikulum
untuk membangun kesadaran akan sopan santun dan akhlak yang
baik Hidayah, N. (2020: 38). 2) Diskusi dan dialog, mengadakan
forum diskusi yang melibatkan remaja untuk membahas isu-isu
sopan santun dan dampaknya terhadap masyarakat Rahman, Z.
(2021: 13). 3) Kegiatan sosial, mendorong remaja untuk terlibat
dalam kegiatan sosial yang positif, sehingga mereka dapat
memahami pentingnya interaksi yang baik dalam komunitas
Anwar, 1. (2019: 30). 4) Penggunaan media sosial, memanfaatkan
media sosial untuk menyebarkan pesan-pesan positif tentang
sopan santun dan akhlak yang baik Lestari, R. (2022: 22).

Adapun solusi yang dapat diterapkan untuk menghindari
enam pelanggaran sopan santun adat budaya Gayo di kalangan
remaja diantaranya adalah sebagai berikut: 1) Program Edukasi,
mengembangkan program edukasi yang menekankan pentingnya
sopan santun dan akhlak dalam kehidupan sehari-hari Putri, D.
(2023: 41). 2) Kegiatan Budaya, mengadakan acara budaya yang
melibatkan remaja untuk lebih mengenal dan menghargai adat
Gayo Maulana, F. (2021: 21). 3) Pendekatan Keluarga, mendorong
orang tua untuk berperan aktif dalam mendidik anak-anak mereka
tentang nilai-nilai sopan santun Siti, A. (2020: 18). 4) Penyuluhan
Komunitas, mengadakan penyuluhan di tingkat komunitas untuk
meningkatkan kesadaran akan pentingnya menjaga sopan santun
Yani, M. (2022: 14).

Daftar Pustaka

Ahmad, R. (2022). Pengarub Bahasa dalam Interaksi Sosial.
Jurnal Linguistik Gayo, 10 (1), 15-27.

Anwar, 1. (2019). Kegiatan Sosial sebagai Sarana Pendidikan.
Jurnal Sosial dan Budaya, 8 (4), 25-37.



Fadhil, A. (2022). Dampak Fitnah dalam Komunitas. Jurnal
Sosial, 9 (1), 18-29.

Hasan, M. (2023). Etika Sosial dalam Masyarakat. Jurnal Etika,
12 (4), 50-65.

Hidayah, N. (2020). Pendidikan Karakter di Era Modern. Jurnal
Pendidikan Karakter, 11 (2), 36-48.

Idris, F. (2021. Membangun Remaja Islami Melalui Kegiatan
Masjid. Aceh Journal of Islamic Education, Vol. 7, No. 2, 49.

Idris, T. (2019). Tujuan dan Makna dalam Kebidupan Remaja.
Jurnal Psikologi, 7 (1), 30-40.

Junaidi, R. (2019). Etika Pergaulan dalam Masyarakat Gayo.
Takengon: Penerbit Lokal Gayo.

Lestari, R. (2022). Media Sosial dan Pengarubnya terbadap
Sopan Santun. Jurnal Media dan Komunikasi, 10 (1), 15-28.

Maulana, F. (2021). Festival Budaya dan Peran Remaja. Jurnal
Budaya, 7 (2), 20-30.

Nuraini, S. (2021). Pendidikan Karakter di Sekolah. Jurnal
Pendidikan, 8 (2), 45-58.

Putri, D. (2023). Program Edukasi untuk Remaja. Jurnal
Pendidikan dan Pengembangan, 9 (2), 40-55.

Rahman, Z. (2021). Diskusi Publik dan Peran Remaja. Jurnal
Komunikasi, 6 (3), 12-20.

Sari, L. (2020). Kerendahan Hati dalam Budaya Gayo. Jurnal
Budaya dan Masyarakat, 5 (3), 22-34.

Siti, A. (2020). Peran Keluarga dalam Pendidikan Akblak. Jurnal
Keluarga Sejahtera, 6(3), 15-25.

Syukri, M. (2022). Media Sosial dan Fitnah: Perspektif Islam dan
Budaya Lokal. Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 3, No. 1, 24.

Yani, M. (2022). Penyuluban dalam Masyarakat. Jurnal
Kebijakan Sosial, 8 (1), 10-20



Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Dr. Adi Kasman, M.A*
STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh—Aceb

“Pendidikan agama Islam bertujuan untuk mendidik anak menjadi

individu yang beriman, bertakwa, dan berakblak mulia”

endidikan agama Islam adalah suatu proses yang bertujuan

melatih peserta didik sehingga dalam sikap hidup, tindakan,
keputusan, dan pendekatan mereka terhadap segala jenis
pengetahuan, mereka akan selalu dipengaruhi oleh nilai spiritual
dan sangat sadar akan nilai etis Islam (Syed Sajjad Husaiand kk,
1986: 2). Karena itu, pendidikan Islam menyiapkan manusia
untuk hidup baik dalam keadaan damai maupun perang, dan
menyiapkannya untuk menghadapi masyarakat dengan segala
kebaikan dan kejahatannya, manis dan pahitnya (Azyumardi Azra,
1999: 5). Mengenali, memahami dan mentransformasikan
pendidikan merupakan suatu sistem untuk membangkit dan
menumbuh-kembangkan kualitas hidup seseorang dalam segala

aspek kehidupannya.

Bagi orang Islam tujuan pendidikan — termasuk pendidikan
agama Islam secara universal adalah menciptakan keseimbangan
pertumbuhan kepribadian manusia secara menyeluruh dengan
cara melatih jiwa, akal pikiran, perasaan dan fisik manusia. Dengan

*Dr. Adi Kasman, MA. Lahir di Paya Lumpat, Acch Barat, 13
Januari 1964. Merupakan Dosen Tetap di STAIN Teungku Dirundeng
Meulaboh — Aceh. S1 Prodi Bahasa Arab IAIN Ar-Raniry tahun 1983 -
1989. S2 Pascasarjana UIN AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2012 -2014.
$3 Pascasarjana UIN AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2014 — 2018.

8



demikian, pendidikan harus mengupayakan tumbuhnya seluruh
potensi manusia, baik yang bersifat spiritual, intelektual, daya
khayal, fisik, ilmu pengetahuan, maupun Bahasa, baik secara
perorangan maupun kelompok, dan mmendorong tumbuhnya
selurauh  aspek tersebut agar mencapai kebaikan dan
kesempurnaan. Tujuan akhir pendidikan Islam terletak pada
terlaksananya pengabdian yang penuh kepada Allah, baik pada
tingkat perseorangan, kelompok, maupun kemanusiaan dalam arti
yang seluas-luasnya (Abuddin Nata, 2011: 212).

Pendidikan agama Islam bermakna upaya menanamkan
ajaran Islam dan nilai-nilainya agar menjadi pandangan dan sikap
hidup seseorang. Dari aktivitas tersebut itu bertujuan untuk
membantu seseorang atau sekelompok anak didik dalam
menanamkan dan /atau menumbuhkembangkan ajaran Islam dan
nilai-nilainya untuk dijadikan sebagai pandangan hidupnya.
Pendidikan Agama Islam (secara khusus di sekolah umum) adalah
untuk membentuk manusia takwa, yaitu manusia yang patuh
kepada Allah dalam menjalankan ibadah dengan menekankan
pembinaan kepribadian muslim, yakni pembinaan akhlakul
karimah, meski mata pelajaran agama tidak diganti mata pelajaran
akhlak dan etika (Syahidin, 2005: 20).

Pendidikan agama Islam tidak hanya menjadi pelajaran
teoretis semata, tetapi bagaimana pendidikan tersebut menjadi
pengamalan atau penghayatan terhadap nilai agama itu sendiri.
Biasanya seorang peserta didik sudah merasa puas jika memperoleh
nilai tinggi, sekalipun belum tentu mampu menunjukkan
pengamalan  keagamaannya dalam kehidupan sehari-hari.
Sedangkan yang terpenting dalam Islam ialah bagaimana
pengamalan dari pelajaran agama yang dipelajari di sekolah, karena
ilmu yang baik dalam pendidikan agama Islam ialah ilmu yang
bermanfaat bagi orang lain. Sejalan dengan perkembangan zaman
dan tuntutan kebutuhan manusia yang semakin bertambah dan
luas, maka pendidikan Islam bersifat terbuka dan akomodatif
terhadap tuntutan zaman sesuai norma-norma Islam. Pendidikan
merupakan upaya untuk pembudayaan manusia untuk

9



merngembangkan potensinya secara optimal yang dalam
pelaksanaannya sangat bergantung pada sang pendidik. Sehingga
mereka dituntut untuk memenuhi semua persyaratan sebagai

seorang pendidik yang ideal.

Pendidikan Agama Islam bertujuan menciptakan dan
membina akhlaq yang terpuji sangat mengharuskan adanya
pewarisan, pembudayaan dan pemberian contoh yang baik
terhadap anak didik. Hal ini mengandung tujuan tertinggi yang
bersifat mutlak dan universal, yaitu tujuan yang sesuai dengan
tujuan penciptaan manusia, untuk menyembah kepada Allah dan
tidak menyekutukan-Nya, melaksanakan tugas kbalifah di muka
bumi (Ahmadi, 2005: 95-97). Demikian halnya, pendidikan agama
Islam perlu menghadirkan suatu konstruksi wacana pada dataran
filosofrs, wacana metodologis, dan juga cara menyampaikan atau
mengkomunikasikannya kepada peserta didik (Abu Bakar, 2020:
21).

Quraish Shihab mengatakan, tujuan pendidikan agama Islam
sesuai dengan tuntunan al-Quran adalah membina manusia guna
mampu menjalankan fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah-
Nya. Munusia yang dibina adalah makhluk yang memiliki unsur-
unsur material (jasmani) dan immaterial (akal dan jiwa).
Pembinaan akalnya menghasilkan ilmu. Pembinaan jiwanya
menghasilkan  kesucian dan etika, sedangkan pembinaan
jasmaninya menghasilkan ketrampilan. Dengan penggabungan
unsur-unsur tersebut, terciptalah makhluk dwidemensi dalam satu
keseimbangan, dunia dan akhirat, ilmu dan iman. Itu sebabnya
dalam pendidikan Islam dikenal istilah adab al-din dan adab al-
dunya (Quraish Syihab, 2009: 270).

Pada dasarnya kehadiran pendidikan agama Islam merupakan
landasan spiritual aqidah dan keyakinan tauhid di tengah-tengah
kehidupan masyarakat yang telah tertanam keyakinan
pagaganisme, majusianisme, nashranianisme dan yabudianisme
ini menarik untuk ditelaah, tidak saja karena pendidikan agama
Islam  telah mampu  mengeluarkan  masyarakat  dari
keterpurukannya selama beratus-ratus tahun, tetapi yang lebih

10



penting untuk digali, adalah bagaimana eksistensi pendidikan
agama Islam yang sakral itu sendiri, baik secara institusional,
materi, metodologis, kurikulum maupun epistemologisnya (M.
Hasyim Syamhudi, 2016 : 91). Chabib Thoha dan Abdul Mu’thi
mengatakan bahwa pendidikan agama Islam merupakan usaha
sadar untuk menyiapkan peserta didik dalam meyakin, memahami,
menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agama Islam
melalui kegiatan bimbingan dan pengajaran atau Latihan dengan
memperhatikan tuntunan untuk menghormati agama orang lain

(Chabib Thoha dkk, 2006: 47).

Dalam pendidikan agama Islam, semakin mentaati perintah
Allah, maka akan semakin tinggi pulalah kedudukannya di mata
Allah. Nabi Ibrahim alaihissalam dilahirkan di tengah-tengah
keluarga seorang penyembah berhala, tetapi beliau mengenal Allah
dan mentaati perintahNya. Itulah sebabnya Allah mengangkatnya
sebagai imam seluruh dunia. Anak Nabi Nuh dilahirkan dalam
keluarga seorang nabi, tetapi ia tidak mengerti tentang Allah dan
tidak mentaati perintahNya.

Itulah sebabnya mengapa Allah menghukumnya sedemikian
rupa tanpa mempedulikan keluarganya, hingga kisahnya menjadi
contoh bagi seluruh dunia. Mereka yang tidak memenuhi syarat-
syarat ini sama saja kedudukannya dengan mereka yang non
muslim, dan tidak berhak memperoleh Rahmat-Nya, tidak peduli
mereka benama Abdullah, Abdurrahman, Joni atau Kartar Singh
(Abu A’la al-Maududi, 1984: 10).

Dengan  demikian dapat disimpulkan, pembelajaran
pendidikan agama Islam adalah sebuah proses untuk melahirkan
generasi yang tangguh materil dan spirituil yang mampu
beradaptasi dengan lingkungan dan alam sekitarnya, dengan cara
menanamkan nilai-nilai ajaran Islam sebagai suatu aktivitas asasi
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara serta mempunyai cita-
cita yang luhur berlandaskan cita rasa untuk bersatu secara
emosional dan rasional dalam membina rasa nasionalisme secara
elektis. Dan juga senjata yang sangat tangguh dan strategis di era

11



digitalisasi, dan moderasi sekarang ini dan juga suatu usaha untuk
mewujudkan keseimbangan duniawi dan ukhrawi.

Daftar Pustaka

Bakar, Abu, HM. Pendidikan Islam di Eva Peradaban Modern,
(Yogyakarta, K-Media, 2020)

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi
Menuju Milenium Baru. (Jakarta: Logos Wacana Ilmu,
1999)

Nata, Abuddin. Studi Islam Komprebensif, Cetakan ke-1.
(Jakarta: Kencana, 2011)

Ahmadi, Ideologi Pendidikan Islam ( Yogyakarta;Pustaka Pelajar,
2005)

Thoha, Chabib, dkk. Proses Belajar Mengajar PBM-PAI di
Sekolah, (Yokyakarta: Pustaka Pelajar, 2006)

Syamhudi, M. Hasyim. Pendidikan Agama Islam Zaman Mekah
Awal (Di antara Dua eradaban Jahiliyah Dan Romawi/Persi),
Jurnal at-turas Vol. 3 No. 1, Januari-Juni 2016

Shihab, Quraish. Membumikan al-Quran, Fungsi dan Peran
Wabhyn dalam Kebidupan Masyarakat, Cetakan III,
(Bandung, PT. Mizan Pustaka, 2009)

Sajjad Husaian, Syed, dkk. Crisis Muslim Education, Terj.
Rahmat Astuti. (Risalah: Bandung, 1986)

Syahiddin, Aplikasi Metode Pendidikan Qurani dalam

Pembelajaran Agama di Sekolah, (Tasikmalaya: Ponpes
Suryalaya Tasikmalaya, 2005)

12



Artifieial Imelligenee dan Penerapannya
dalam Pendidikan Agama Islam

Dr. Muchlinarwati, SE,. MA3
STAI Nusantara Banda Aceb

“Kemampuan atau program awal dari kecerdasan buatan
adalab dengan permaina (game) perbuktian teorema,
pemecaban problema umum, persepsi, pemabaman bahasa,
diagnosa medis rancang bangun dan sebagainya”

Pada awalnya Al atau kecerdasasan buatan dapat didefinisikan
sebagai cabang sains komputer yang mempelajari tingkah laku
cerdas (intelegens), karena itu kecerdasan buatan harus didasarkan
pada prinsip-prinsip teoritikal dan terapan yang menyangkut
struktur data yang digunakan dalam representasi pengetahuan
(knowlege represention), algoritma yang diperlukan dalam
penerapan pengatahuan itu, serta teknik-teknik bahasa
pemograman yang dipakai dalam implementasinya (Sandi
Setiawan: 1993: 43). Pengertian Artificial Intellegence sangat
berbeda dengan kecerdasan dalam belajar, karena kecerdasan
belajar merupakan sebuah kemampuan sseorang dalam
menggunakan akal pikirannya dalam penguasaan atau pemahaman
materi ajar yang diberikan kepadanya serta mengimplikasikan

3 Dr. Muchlinarwati, SE,.MA. Lahir di Banda Aceh, 21 Februari
1982. Merupakan Dosen Tetap Yayasan di STAI Nusantara Banda Aceh.
S1 PT Ekonomi Unsyiah Banda Aceh tahun 2003-2008, S2 Pascasarjana
UIN AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2010-2013, Akta 4
Muhammadiyah Banda Aceh tahun 2010, 6 bulan, S3 Pascasarjana UIN
AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2020-2023.

13



pengetahuan yang diperolehnya itu dari yang tidak bisa menjadi
tau, dari tidak baik menjadi baik atau menjadi cerdas. Inti dari
kecerdasan belajar adalah kecepatan dan ketajaman yang dimiliki
seseorang dalam menguasai proses belajar-mengajar.

Pendidikan agama Islam juga harus mengantisipasi dan
harus hadir untuk mengisi pengajarannya. AI sudah memberi
dampak positif dalam banyak aspek kehidupan manusia yaitu
ekonomi, pendidikan, pemerintahan, hingga pertahanan dan
keamanan. Namun, AI bagaikan dua sisi mata uang yang juga
memberikan dampak negatif. Adanya dampak multidimensi yang
ditimbulkan oleh AI membawa pada suatu pertanyaan tentang
cara mengimbangi kemajuan AI agar tetap terarah pada koridor
yang diinginkan. Bidang pendidikan agama Islam pun juga perlu
memerlukan upaya inovasi dalam media pembelajaran, dan salah
satunya penerapan Al.

Tujuan untuk meningkatkan kualitas belajar siswa dan
penanaman nilai beserta karakter selama beradaptasi dengan
sistem AI (Michael Reskiantio Pabubung: 2021: 4). Kemudian
metode yang digunakan menggunakan metode eksperimental
untuk mengetahui bagaimana adaptasi dan respons siswa
mengenai sistem basis tersebut dalam mengatasi permasalahan
yang terjadi (Ferani Mulianingsih, Khoirul Anwar, Fitri Amalia
Shintasiwi, Anggi Jazilatur Rahma: 2021: 3).

Al memudahkan siswa dan mahasiswa dalam menunjang
studinya secara visibilitas dan komprehensif. Artificial Intellegence
memang menciptakan pola pikir siswa lebih kritis dan jeli, namun
tidak sepenuhnya akan menjamin nilai serta karakternya baik. Jadi,
perlunya sebuah bimbingan dan arahan langsung dari tenaga
pendidik yang dibarengi dengan penggunaan fitur berbasis
artificial intellegence. Tantangan adanya penerapan Artificial
Intellegence juga terletak pada nilai dan karakter, hal ini dapat
ditunjukkan dengan adanya perlakuan dan kontrol terhadap
pengelolaan dan penggunaan aplikasi pendidikan berbasis artificial
intellegence. Peran pendidik, orang tua dan pemerintah juga
memegang penuh dalam pengawasan peserta didik agar

14



menggunakan media aplikasi tersebut secara bijak dan
professional.

Pada dasarnya, Islam sangat menjunjung umatnya agar
senantiasa menjadi orang yang berada baik di dalam maupun di
luar panggung mengenai IPTEK. Oleh karenanya, Teknologi
turut berkolaborasi dengan Islam satu sama lain yang akan
berguna untuk seluruh umat, baik umat manusia maupun umat
muslim itu sendiri. Hal inilah yang membuat umat muslim harus
memiliki sifat-sifat ilmuwan, yakni kritis (QS. Al-Isra/17: 36),
terbuka menerima kebenaran dari manapun datangnya ilmu
tersebut (QS. Az-Zumar/39: 18, dan senantiasa menggunakan akal
pikirannya untuk berpikir secara kritis (QS. Yunus/10: 10). Inilah
yang mengantarkan pada sebuah keharusan bagi setiap umat
muslim agar mampu unggul dalam bidang Ilmu Pengetahuan dan
Teknologi (IPTEK) sebagai sarana kehidupan yang harus
diutamakan untuk mencapai kebahagiaan baik di dunia maupun
di akhirat QS. Al-Qashash/28: 77; QS. An-Nahl/16: 43; QS. Al-
Mujadilah/58: 11; QS. At-Taubah/9: 122). )( Mohammad Rizky
Ramadhandy Budianto, Tresna Ramadhian Setha Wening Galih,
dan Syaban Farauq Kurnia: 2021:1)

Dalam Hadist Rasulullah SAW juga terdapat dorongan
untuk menuntut ilmu selaras dengan penekanan dari arti ilmu
dalam Al-Quran. Dalam salah satu hadisnya beliau bersabda
“barang siapa yang menempuh suatu jalan dalam rangka menuntut
ilmu, maka Allah akan melapangkan jalan baginya menuju surga”
(HR at-Tirmizi. Beliau pun turut bersabda “Barang siapa yang
keluar untuk menuntut ilmu, maka dia berada di jalan Allah
sampai ia kembali” (HR at-Tirmizi). Pada bidang pendidikan
misalnya, penggunaan AR (augmented reality) untuk membantu
untuk menghafalkan ayat suci al-Quran dan AI pada model
pembelajaran daring turut membantu umat Muslim dalam
memberikan ilmu yang ditransfer dari guru ke murid semakin
mudah dan efisien. Selain itu pula, dengan penggunaan AR,
pembelajaran Al-Quran, khususnya untuk usia anak-anak akan
jauh lebih menarik dibandingkan dengan metode konvensional

15



yang pada umumnya banyak digunakan oleh banyak guru di
Indonesia. Media dakwah turut berkembang seiringan dengan
pesatnya kemajuan teknologi.

Selain bidang pendidikan, dalam bidang penelitian dan
pengembangan juga dapat terbantu karena semakin mudahnya
penelitian yang awalnya sulit dilaksanakan menjadi sangat mudah.
Salah satunya yakni data mining yang membantu dalam
mengumpulkan dan juga mengantisipasi dampak yang dapat
ditimbulkan oleh media sosial (SNS) yang juga akan bergantung
pada konsep religi terhadap pengguna media sosial itu sendiri.
Selain itu pula, dalam mencari teknologi baru, dapat ditinjau
secara ilmiah apakah teknologi tersebut layak atau tidak sesuai
dengan teori IPTEK dan juga teori Islam, seperti aplikasi nuklir
yang di masa depan mungkin saja menjadi alternatif sumber daya
energi listrik di masa yang akan datang.

Selain itu AI dapat dilihat dari Disruptive innovation.
Disruptive innovation merupakan fenomena perkembangan dunia
saat memasuki era revolusi industri 4.0, yang ditandai dengan
perkembangan digital technology, artificial intelligence, big data,
robotic, dan perubahan yang begitu cepat dimana banyak sekali
inovasi, tidak disadari oleh organisasi mapan tapi sangat dirasakan
mengganggu jalannya aktivitas tatanan sistem lama atau bahkan
menghancurkan sistem lama tersebut (Tedi Priyatna: 2018:2).

Model pembelajaran adalah kerangka konseptual yang
menggambarkan prosedur sistematis dalam mengorganisasikan
pengalaman untuk mencapai tujuan belajar. Model pembelajaran
terbentuk dari unsur fokus, sintaks, sistem sosial dan situasi
pembelajaran, serta factor pendukung. Pembelajaran PAI
merupakan upaya memfasilitas peserta didik belajar terus menerus
pada semua aspek, baik kognitif, afektif dan psikomotorik. Banyak
hal yang harus dikembangkan untuk mengoptimalisasi
pembelajaran PAI di sekolah atau madrasah menghadapi
Disruptive innovation yang didorong oleh perkembangan
teknologi informasi, diantaranya adalah:

16



Perubahan orientasi pembelajaran PAI Pembelajaran PAI di
sekolah dianggap kurang bisa mengubah pengetahuan agama yang
kognitif menjadi bermakna dan bernilai yang perlu
diinternalisasikan dalam diri peserta didik. Diperlukan perubahan
paradigma pembelajaran PAI yang bukan hanya terbatas pada
orientasi kognitif semata, tapi juga ranah psikomotor, afeksi dan
yang paling mendesak saat ini adalah aspek sikap dan prilaku
keberagamaan.

Pengembangan alternatif pembelajaran PAI. Pengembangan
model pembelajaran PAI harus diintegrasikan dengan keseluruhan
sistem pendidikan. Pembelajaran PAI di sekolah atau madrasah
harus dikembangkan dan diinovasi sedemikian rupa, sehingga
pembelajaran PAI menjadi #p to date dan menarik minat para
siswa. Penggunaan teknologi informasi dalam model pembelajaran
PAI harus terus dikembangkan dan harus ditempatkan sebagai
sumber bahan ajar, referensi belajar, dan sumber informasi.
Penggunaan media sosial dalam pembelajaran juga harus menjadi
alternatif. Termasuk digunakan dan dimanfaatkannya media sosial
untuk pengembangan pembelajaran PAI di sekolah atau madrasah.

Daftar Pustaka

Ferani Mulianingsih, Khoirul Anwar, Fitri Amalia Shintasiwi,
Anggi Jazilatur Rahma( 2021). Artificial Intellegence dengan
Pembentukan nilai dan karakter di Bidang pendidikan.
Jurnal Jjtimaiya: journal of social Science Teaching vol 4 No
2. http://journal.stainkudus.ac.id/index.php/Ijtimaia

Michael Reskiantio Pabubung( 2021), Epistemologi Kecerdasan
Buatan (AI) dan Pentingnya Ilmu Etika dalam Pendidikan
Interdisipliner. Universitas Sanata Dharma Yogyakarta,
Indonesia. Jurnal Filsafat Indonesiia, vol 4 No 2 ISSN: E-
ISSN 2620-782, P-ISSN: 2620-7990.

Mohammad Rizky Ramadhandy Budianto, Tresna Ramadhian
Setha Wening Galih, dan Syaban Farauq Kurnia (2021).

17


http://journal.stainkudus.ac.id/index.php/Ijtimaia

Perspektif Islam Terbadap Ilmu Pengetabuan dan
Teknologi. Jurnal Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman p-
ISSN:1693-8712e-ISSN: 2502-7565 Vol. 21, No. 01. Juli, 55-
61

Sandi Setiawa. Artificial Intelligance. ( Andi Offset Yogyakarta:
1993).

Tedi Priyatna( 2018). Inovasi Pembelajaran PAI di sekolah Era
Disruptif Inovatif Jurnal Tatsqif. Volume 16, No. 1,Juni
Site: http://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tatsqif.

18


http://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tatsqif

Urgensi Pendidikan Agama Islam
dan Fakor Pendukungnya

Dr. Ria Rizki Agustini, M.Pd*
Institut Unmul Quro Al-Islami Bogor

“Pendidikan Agama Islam merupakan pondasi utama
bagi setiap muslim untuk membentuk generasi cerdas
secara nalar dan cerdas dalam perbuatan”

Manusia merupakan makhluk ciptaaan Allah yang paling
istimewa di dunia dibanding makhluk ciptaan Allah lainnya
dengan bentuk yang sebaik-baiknya (Q.S. Al-Tin, 95;4). Dengan
keistimewaannya, Allah jadikan manusia sebagai
kholifah/pemimpin dimuka bumi (Al-Baqoroh, 2;3). Sebagai
makhluk yang diciptakan Allah sebagai pemimpin, manusia
diberikan oleh Allah akal untuk menerima pengetahuan dan ilmu
untuk menjalankan tugasnya di muka bumi. Untuk mendapatkan
pengetahuan maka manusia perlu mendapatkan pendidikan.
Sebagaimana ketika Adam diberikan pengetahuan berupa nama-
nama benda seluruhnya (Al-Baqoroh, 2;31) dan Adam pun
mengetahui nama-nama benda tersebut (Al- Baqoroh, 2;33).

“Penulis lahir di Bogor, 17 Agustus 1987, merupakan Dosen di
Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah Institut Ummul
Quro Al-Islami (IUQI) Bogor dan menjabat sebagai wakil dekan Fakultas
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan di IUQI, penulis menyelesaikan studi S1 di
STKIP PGRI Sukabumi 2009, menyelesaikan S2 di Pascasarjana
Teknologi Pendidikan Universitas Ibn Khaldun Bogor tahun 2018, dan
menyelesaikan  S3 (Doktor) Prodi Pendidikan Agama Islam di
Pascasarjana Ibn Khaldun Bogor tahun 2024.

19



Artinya manusia itu adalah makhluk yang cerdas, makhluk yang
siap mendapatkan pembelajaran dan pendidikan untuk
menjalankan aktivitas dan tugasnya di bumi. Sehingga manusia

perlu diberikan pendidikan yang tepat dan benar.

Devinisi pendidikan seperti yang tertera dalam UU Sistem
Pendidikan dan Nasional (SISDIKNAS) No. 20 Tahun 2003
bahwa Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk
mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta
didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memliki
kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan
dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.

Poin-poin pendidikan seperti yang didevinisikan dalam
undang-undang SISDIKNAS tersebut diantaranya bahwa
pendidikan itu merupakan usaha sadar dan terencana, artinya
pendidikan itu memang perlu dan harus dipersiapkan. Siapa yang
menjadi sasaran pendidikan, berapa usianya, apa tujuan dari
pendidikan tersebut, dan apa materi yang akan disampaikan
schingga mampu mengembangkan potensi yang dimiliki oleh
peserta didik dan membentuk peserta didik menjadi insan cerdas,
beriman dan berkahlak mulia yang memberikan kemanfaatan
untuk dirinya, agama, keluarga, masyarakat, dan bangsa serta
negara.

Kaitannya membentuk manusia cerdas yang beriman dan
berakhlak mulia, maka penting diberikan pendidikan agama islam.
Karena pendidikan agama islam bukan hanya membentuk
manusia yang cerdas juga manusia yang beriman dan berakhlak
mulia. Kata agama dalam al-Qur’an disebut din, kata ini terdiri
dari tiga huruf; dal, ya dan nun. Makna dasar dari semua kata yang
dibentuk oleh huruf- huruf tersebut adalah hubungan/interaksi
antara dua pihak. Jika demikian, agama adalah tuntunan
bagaimana seharusnya interaksi antara manusia dengan Tuhan,
manusia dengan manusia, manusia dengan lingkungan, serta
dengan dirinya sendiri (M.Quraish Shihab, 2003 42). Sedangkan
Islam berasal dari kata salima yang berarti aman, selamat, dan

20



terlepas dari bahaya. Maka Pendidikan Agama Islam adalah
pendidikan yang diberikan kepada peserta didik yang berupa
kegiatan yang direncanakan dalam bentuk pembelajaran,
pemupukan, pembimbingan, pembiasaan tentang bagaimana
menjadi manusia seutuhnya sesuai tuntunan al-Qur’an dan
Sunnahnya yang menjadi pedoman dalam tingkah laku sebagai
makhluk dan sebagai manusia sehingga membentuk manusia yang
beriman, bertaqwa dan berkhlak mulia yang tercermin dalam

tingkah laku sehari-hari.

Dalam penerapan ilmu pendidikan agama islam di sekolah
dan dalam kehidupan sechari-hari ada faktor-faktor yang
mendukungnya agar pembelajaran pendidikan agama islam
tercapai sesuai harapan segaimana devinisi dari pendidikan agama
islam itu sendiri. Faktor-faktor pendukung pendidikan agama
islam diantaranya faktor pendidik, faktor peserta didik, dan faktor
tujuan. Pendidik bukan hanya orang yang memberikan materi
pelajaran kepada peserta didik tapi juga bagaimana materi yang
disampaikan menjadi pembiasaan dalam kehidupan sehari-sehari
sehingga lambat laut menjadi sebuah karakeer.

Maka menjadi pendidik bukan hanya berperan sebagai
pengajar tapi juga yang terpenting adalah menjadi figur teladan
bagi peserta didik. Dan peserta didik bukan hanya sebagai
penerima pembelajaran tapi juga sebagai pelaksana dari
pembelajaran yang telah disampaikan oleh pendidik. Artinya
pendidik adalah orang yang sudah siap dan dipersiapkan menjadi
orang yang mendidik dan peserta didik adalah orang yang siap dan
dipersiapkan menjadi orang yang dididik.

Agar menjadi pendidik sesuai yang diharapkan dalam
pendidikan islam, maka seorang pendidik perlu memiliki syarat-
syarat menjadi pendidik. Syarat menjadi pendidik diantaranya; a)
Ikhlas, dalam arti tidak mengutamakan materi dan mengajar
karena meminta keridhaan Allah. Maka kewajiban negara serta
para pemilik dan pimpinan lembaga pendidikan agar
memperhatikan tentang kesejahteraan guru. b) Kebersihan guru,
kebersihan guru harus senantiasa terjaga dari perbuatan-buatan

21



maksiat, dan dosa besar, serta jiwanya bersih dari sifat-sifat yang
merusak hati seperti, iri, dengki, ujub, riya, dan sifat-sifat lainnya
yang tercela yang merusak hati. ¢) Jujur, guru adalah figur panutan
bagi peserta didik, maka menjadi guru harus sama antara
perkataan dan perbuatan, agar materi yang diterima oleh siswa
mudah diserap oleh hati dan mudah diamalkan dalam perbuatan.
d) Sabar, guru penting memiliki sifat sabar. Sabar ketika
memberikan materi pembelajaran, sabar mengajarkan anak yang
lambat dalam merespon pembelajaran, sabar dalam menahan
amarah, sabar untuk memaafkan peserta didik. ¢) Orang tua di
Sekolah, guru adalah orang tua di Sekolah maka harus
diperlihatkan bagaimana perilaku sebagai orang tua. Diantaranya
guru perlu mengenal anak dan karakteristiknya agar guru mudah
memberikan pembinaan kepada peserta didik, kemudian guru
menyayangi peserta didik seperti anaknya sendiri, sehingga guru
akan seoptimal mungkin dalam mendidik peserta didik, juga
mempu memberikan nasihat terbaik. f) Menguasai materi
pembelajaran. g) Kreatif, kreatif dalam menggunakan metode
belajar dan segala sumber belajar.

Pendidik dan peserta didik merupakan dua komponen yang
tidak terpisahkan. Jika menjadi pendidik perlu memiliki
persyaratan maka menjadi peserta didik pun memiliki persayaratan
pula. Sebagaimana yang dikemukakan oleh al-Abrasy (1977 : 140-
141) dan Asma Hasan Fahmi (1979 : 174 175) itu sebagai berikut:
1) Seorang murid harus membersihkan hatinya dari segala kotoran
atau sifat buruk sebelum menuntut ilmu. 2) Hendaklah tujuan
belajar itu ditujukan untuk menghias jiwa dengan sifat keutamaan,
mendekatkan diri kepada Allah SWT. dan bukan untuk
menonjolkan diri, berbangga dan gagah-gagahan. 3) Pelajar harus
tabah dalam mempelajari ilmu bila perlu harus merantau untuk
mencari guru dan dinasehati pula agar tidak terlalu cepat berganti
guru. 4) Seorang pelajar harus menghormati dan memuliakan
gurunya karena Allah dan senantiasa berupaya untuk
menyenangkan hali gurunya. 5) Seorang pelajar harus bersungguh-
sungguh dan tekun dalam belajar. 6) Pelajar harus bertekad untuk

22



belajar hingga akhir hidupnya dan jangan meremehkan suatu
cabang ilmu.

Selain dari faktor pendidik dan faktor peserta didik seperti
yang telah dipaparkan, faktor yang sangat penting lainnya adalah
faktor tujuan pendidikan. Tujuan ini memiliki fungsi edukatif
yang sangat penting dalam pendidikan, karena tujuan ini
merupakan tuntunan atau arahan dalam pelaksanaan suatu
pendidikan. Apabila suatu pendidikan tidak memiliki tujuan maka
pelaksana pendidikan tersebut akan kebingungan arah mana yang
akan dituju. Seperti halnya ketika kita akan melakukan sebuah
perjalanan tentu kita sudah memiliki tempat tujuan yang akan kita
singgahi.

Kita akan mempertimbangkan alat transportasi apa yang
akan kita pilih, lajur mana yang akan kita tempuh, berapa lama
waktu yang akan ditempuh, berapa biaya yang akan dipersiapkan
sehingga kita sampai pada tempat tujuan. Begitu pun pendidikan,
apabila sudah ditentukan tujuan pendidikan itu maka akan
dikategorikan pendidik seperti apa yang akan dipersiapkan untuk
mencapai tujuan pendidikan tersebut. Dalam menentukan tujuan
pendidikan harus disesuaikan dengan devinisi dari pendidikan itu
sendiri. Jika kita lihat dari devinisi pendidikan islam, bahwa tujuan
pendidikan islam secara umum yaitu menjadikan manusia insan
kamil dan rahmatan lil alamin.

Daftar Pustaka

Karmawan dkk, (2021). Pendidikan Agama Islam Untuk
Perguruan Tinggi. Cirebon: Insania.

Subla, (2020). Ilmu Pendidikan Islam. Mataram: Sanabil

23



Pembelajaran Nilai-Nilai Pendidikan
Agama Islam pada Anak Usia Dini

Dr. Jumahir, M.Pd’

Universitas Mubammadiyah Luwuk

“Pembelajaran nilai-nilai Pendidikan Agama Islam
pada anak usia dini bertujuan membentuk karakter moral,
spiritual, dan sosial sejak dini”

Dalam rangka mendukung pengembangan karakter anak sejak
usia dini, pengabdian masyarakat ini mengusung tema
Pembelajaran Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam pada Anak
Usia Dini. Pendidikan agama Islam pada anak wusia dini
memainkan peran yang sangat penting dalam membentuk pondasi
moral dan spiritual mereka (Somad, 2021). Oleh karena itu,
kegiatan ini bertujuan untuk memperkenalkan nilai-nilai agama
Islam kepada anak-anak, khususnya yang berada dalam rentang
usia 4 hingga 6 tahun. Tujuan utama dari kegiatan ini adalah
untuk menanamkan nilai-nilai dasar dalam kehidupan anak-anak,

5 Lahir di Tanggor, Lombok Tengah pada Tanggal 03 Juli 1976,
riwayat Pendidikan: Pendidikan Tinggi pada Strata Satu (S1) di Program
Studi Pendidikan Agama Islam STAIN Datokarama Palu Tahun 1999,
Strata Dua (S2) diselesaikan Program Magister Manajemen STIE YPUP
Makassar Tahun 2009. Strata Dua (S2) di Program Studi Manajemen
Pendidikann Islam Universitas Muhammadiyah Palu Tahun 2018 dan
Pendidikan Doktor (S3) bidang Pendidikan Agama Islam di Universitas
Islam Negeri Datokarama Palu Tahun 2023. Saat ini menjadi Dosen di
Universitas Muhammadiyah Luwuk pada Fakultas Agama Islam Program
Studi Pendidikan Agama Islam

24



seperti kasih sayang, kejujuran, kedisiplinan, rasa tanggung jawab,
dan kepedulian terhadap sesama, yang merupakan bagian integral
dari ajaran Islam.

Pendidikan agama Islam pada anak wusia dini, jika
dilaksanakan dengan baik, dapat memberikan pengaruh yang
signifikan terhadap perkembangan sosial dan emosional mereka
(Zalsabella P et al., 2023). Pada usia ini, anak-anak sedang dalam
tahap perkembangan yang sangat peka terhadap lingkungan
sekitar. Mereka mulai membentuk konsep-konsep dasar tentang
dunia dan nilai-nilai yang ada di dalamnya, termasuk nilai-nilai
agama. Oleh karena itu, pengenalan nilai-nilai agama Islam melalui
metode yang tepat sangat penting. Pembelajaran yang dilakukan
tidak hanya terbatas pada teori atau hafalan doa-doa saja, tetapi
lebih menekankan pada implementasi nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan sehari-hari (Rosi, 2021). Kegiatan ini dilakukan melalui
berbagai pendekatan yang sesuai dengan tahap perkembangan
kognitif dan emosional anak-anak. Salah satu metode yang
digunakan adalah pendekatan berbasis permainan atau play-based
learning. Pada prinsipnya, anak-anak usia dini lebih mudah
menyerap informasi melalui aktivitas yang menyenangkan. Oleh
karena itu, pengajaran agama Islam dilakukan dengan cara yang
tidak membosankan, misalnya dengan menggunakan cerita-cerita
inspiratif dari Al-Qur'an dan hadits Nabi Muhammad SAW yang

disampaikan dalam bentuk dongeng atau permainan interaktif.

Penyampaian materi pembelajaran dilakukan dengan cara
yang sangat sederhana dan mudah dimengerti oleh anak-anak.
Mereka dikenalkan dengan konsep-konsep dasar Islam, seperti
mengenal Allah, mengenal Nabi Muhammad SAW, serta
memahami kewajiban-kewajiban dasar seorang Muslim, seperti
shalat dan berdoa. Materi yang disampaikan dikemas dalam
bentuk cerita yang menggugah rasa ingin tahu mereka, seperti
kisah-kisah Nabi dan para sahabat yang penuh dengan nilai moral
yang luhur. Selain itu, nilai-nilai sosial dalam Islam, seperti
pentingnya menghormati orang tua, peduli terhadap teman, serta
menjaga kebersihan diri dan lingkungan, juga diajarkan sejak dini.

25



Pembelajaran nilai-nilai ini dilaksanakan melalui kegiatan sehari-
hari, baik di dalam kelas maupun di luar kelas, sehingga anak-anak
dapat memahami dan merasakan langsung pentingnya nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan mereka. Kegiatan seperti berdoa
bersama, menyapa teman dengan salam, berbagi makanan, serta
melakukan kegiatan bersih-bersih di lingkungan sekitar sekolah,
semuanya mengandung pesan moral yang dalam.

Salah satu contoh kegiatan yang dilaksanakan adalah
mengajarkan anak-anak untuk selalu berbicara dengan kata-kata
yang sopan dan penuh kasih sayang, seperti mengucapkan salam
ketika bertemu dengan teman atau guru. Selain itu, anak-anak juga
diajarkan untuk berbagi dengan sesama, baik berupa makanan,
mainan, atau bantuan dalam pekerjaan sehari-hari. Melalui
kegiatan tersebut, mereka mulai memahami pentingnya berbagi
dan membantu orang lain, yang merupakan salah satu ajaran
utama dalam Islam.

Pembelajaran juga dilakukan dengan melibatkan orang tua
dalam proses pendidikan anak. Orang tua memiliki peran yang
sangat penting dalam mendukung nilai-nilai agama yang diajarkan
di sekolah. Oleh karena itu, komunikasi yang baik antara orang tua
dan guru menjadi salah satu faktor penentu keberhasilan kegiatan
ini. Kegiatan ini juga melibatkan orang tua dalam acara-acara
tertentu, seperti pengajian atau kegiatan sosial yang melibatkan
keluarga. Hal ini diharapkan dapat mempererat hubungan antara
sekolah dan keluarga, serta memotivasi orang tua untuk lebih aktif
dalam mendidik anak-anak mereka di rumah. Sebagai bagian dari
pengabdian masyarakat, kegiatan ini juga dilakukan dengan
melibatkan masyarakat sekitar sekolah, seperti tokoh agama dan
pemuka masyarakat. Mereka memberikan dukungan moral dan
materiil yang sangat berarti bagi kelancaran kegiatan ini. Selain itu,
mereka juga memberikan wawasan lebih dalam tentang bagaimana
nilai-nilai agama Islam seharusnya diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari, sehingga anak-anak dapat lebih mudah memahaminya.

Keberhasilan kegiatan ini tidak hanya diukur dari seberapa
banyak anak-anak yang dapat menghafal doa-doa atau ayat-ayat

26



tertentu, tetapi lebih pada perubahan positif yang terjadi dalam
sikap dan perilaku mereka. Dengan memperkenalkan nilai-nilai
agama sejak dini, diharapkan anak-anak dapat tumbuh menjadi
pribadi yang berakhlak mulia, peduli terhadap sesama, serta
memiliki pemahaman yang kuat tentang ajaran Islam.

Penting untuk diingat bahwa setiap anak memiliki cara
belajar yang berbeda, sehingga metode pembelajaran yang
digunakan dalam kegiatan ini disesuaikan dengan kebutuhan dan
kemampuan anak-anak. Beberapa anak mungkin lebih mudah
memahami materi melalui cerita, sementara yang lain mungkin
lebih suka melalui permainan atau aktivitas fisik. Oleh karena itu,
penting bagi guru untuk mengenal karakteristik setiap anak,
sechingga proses pembelajaran dapat berjalan dengan lebih efektif.

Sebagai bagian dari evaluasi, kegiatan ini juga dilengkapi
dengan pengamatan terhadap perkembangan anak-anak, baik dari
segi pengetahuan agama Islam maupun sikap sosial mereka.
Evaluasi dilakukan secara berkala, dengan melibatkan guru, orang
tua, dan anak-anak itu sendiri. Setiap perkembangan yang terjadi,
baik kecil maupun besar, dicatat dan dijadikan bahan refleksi
untuk memperbaiki kegiatan pembelajaran di masa depan. Selain
itu, kegiatan ini juga dilaksanakan dengan memperhatikan aspek
keberlanjutan. Oleh karena itu, di akhir kegiatan, anak-anak
diharapkan dapat menerapkan nilai-nilai agama Islam dalam
kehidupan sehari-hari mereka, baik di rumah maupun di
lingkungan sekitar. Pembelajaran agama Islam pada anak usia dini
bukanlah sekadar proses belajar-mengajar yang terbatas pada
ruang kelas, tetapi lebih merupakan proses pembentukan karakter
yang akan terus berlanjut sepanjang hayat. Kegiatan ini mendapat
respon yang positif dari berbagai pihak, terutama orang tua dan
masyarakat sekitar. Mereka melihat perubahan yang signifikan
dalam perilaku anak-anak mereka, seperti lebih sopan dalam
berbicara, lebih menghormati orang lain, serta lebih peduli
terhadap kebersihan dan kerapian lingkungan. Melalui kegiatan
ini, diharapkan anak-anak dapat tumbuh menjadi generasi yang

27



tidak hanya cerdas dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki
akhlak yang mulia dan peduli terhadap sesama.

Akhirnya, kegiatan pengabdian ini diharapkan dapat menjadi
model bagi program-program pengabdian masyarakat lainnya
yang berkaitan dengan pendidikan anak usia dini. Dengan
pendekatan yang tepat dan kolaborasi yang baik antara guru,
orang tua, dan masyarakat, nilai-nilai agama Islam dapat
ditanamkan pada anak-anak sejak dini, yang pada gilirannya akan
membentuk karakter mereka menjadi pribadi yang lebih baik di
masa depan. Dengan demikian, program ini tidak hanya
memberikan manfaat bagi anak-anak, tetapi juga bagi masyarakat
luas.

Daftar Pustaka

Rosi, F. (2021). Urgensi Pembelajaran Al-Qur’an Bagi Siswa
Madrasah Ibtidaiyah. Auladuna : Jurnal Prodi Pendidikan
Guru Madrasab Ibtidaiyah, 3(2), 36-53.

Somad, M. A. (2021). Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam
Membentuk  Karakter Anak. QALAMUNA: Jurnal
Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 13(2), 171-186.

Zalsabella P, D., Ulfatul C, E., & Kamal, M. (2023). Pentingnya
Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Nilai
Karakter dan Moral Anak di Masa Pandemi. journal of
Islamic Education, 9(1), 43-63.

28



Transiormasi Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam:
Sweategi Inovatif dan Penguaian
Budaya Religius di Era Generasi 7

Dr. Miftahul Huda, S.Pd.I., M.Ag*
Universitas Mubammadiyah Bandung

“Strategi inovatif dan budaya religius memperkuat transformasi
pembelajaran PAI agar relevan bagi generasi Z masa kini”

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan salah satu pilar
utama dalam sistem pendidikan nasional yang berperan
penting dalam membentuk akhlak mulia, nilai spiritual, dan jati
diri peserta didik. Melalui PAI, siswa tidak hanya diarahkan untuk
memahami ajaran Islam secara teoritis, tetapi juga untuk
menanamkan nilai-nilai tersebut dalam perilaku dan kehidupan
nyata. Dengan demikian, keberhasilan pembelajaran PAI dapat
menjadi indikator penting dalam keberhasilan pendidikan
karakter secara umum. Namun, tantangan besar muncul dalam
pelaksanaannya, terutama ketika berhadapan dengan peserta didik
dari generasi Z. Generasi ini memiliki karakteristik khas: tumbuh

¢ Penulis lahir di Bandung, 15 Juli 1987, merupakan Dosen di
Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), Fakultas Agama Islam
(FAI) Universitas Muhammadiyah Bandung, menyelesaikan studi S1 di
STAI Muhammadiyah Bandung Prodi Pendidikan Agama Islam tahun
2009, menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati
Bandung Prodi Ilmu Agama Islam tahun 2012, dan menyelesaikan S3 di
Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung Prodi Pendidikan Islam
Konsentrasi [lmu Pendidikan Islam tahun 2023..

29



bersama teknologi, sangat dekat dengan media sosial, dan lebih
tertarik pada hal-hal yang bersifat visual, cepat, dan interaktif.
Pendekatan tradisional seperti ceramah satu arah dan hafalan teks
kurang mampu menjangkau dimensi afektif dan sikap moral siswa
saat ini.

Di sisi lain, generasi ini hidup dalam lingkungan digital yang
sangat terbuka dan bebas. Mereka terpapar berbagai informasi,
termasuk yang bertentangan dengan nilai-nilai agama. Jika tidak
disertai kemampuan literasi spiritual yang memadai, peserta didik
bisa mengalami krisis nilai dan kebingungan moral. Oleh sebab itu,
pembelajaran PAI perlu tampil lebih kontekstual, kritis, dan
solutif dalam menjawab kebutuhan spiritual generasi muda
sekaligus sebagai benteng dari berbagai pengaruh negatif zaman.

Transformasi pembelajaran PAI menjadi hal yang mendesak.
Perubahan ini meliputi dua hal utama: pertama, pengembangan
strategi pembelajaran yang inovatif dan adaptif dengan
karakteristik generasi saat ini; kedua, penguatan budaya religius di
sekolah sebagai ekosistem nilai yang mendukung pembentukan
kepribadian yang utuh dan islami.

Strategi inovatif dalam pembelajaran PAI perlu diarahkan
agar pembelajaran menjadi lebih komunikatif dan membumi.
Salah satu pendekatan yang mulai berkembang ialah Qur’anic
Science, yaitu mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan fenomena
alam dan sosial yang terjadi dalam kehidupan sehari-hari.
Misalnya, tema penciptaan bumi dapat dikaitkan dengan isu
pelestarian lingkungan hidup, menjadikan nilai-nilai Islam tampak

aplikatif dan ilmiah.

Pemanfaatan teknologi juga menjadi strategi penting dalam
menjangkau peserta didik. Penggunaan video pembelajaran,
infografis, animasi dakwah, podcast, dan platform pembelajaran
daring menjadikan proses belajar lebih interaktif dan
menyenangkan. Teknologi bukan hanya alat bantu, melainkan
juga jembatan untuk menjangkau cara belajar generasi Z yang
serba cepat dan digital. Selain itu, model pembelajaran berbasis

30



proyek atau project-based learning sangat efektif untuk
membentuk pemahaman sekaligus keterampilan sosial dan
spiritual. Kegiatan seperti membuat kampanye digital tentang
etika bermedia sosial, program kelas berbagi, atau membuat jurnal
ibadah harian mampu menumbuhkan refleksi dan kesadaran
beragama yang lebih mendalam. Strategi ini juga memposisikan
siswa sebagai pelaku aktif dalam menumbuhkan dan menerapkan
nilai-nilai keislaman. Namun strategi inovatif ini akan lebih kuat
jika ditopang oleh lingkungan yang mendukung, yaitu budaya
religius sekolah. Budaya religius bukan sekadar kegiatan ibadah
formal, tetapi merupakan keseluruhan atmosfer nilai yang
mewarnai interaksi, komunikasi, kebijakan, dan kebiasaan warga
sekolah. Ketika semua elemen sekolah—dari guru, kepala sekolah,
hingga peserta didik—mewujudkan adab dan nilai-nilai keislaman
dalam kehidupan harian, maka terbentuklah lingkungan yang
mampu menumbuhkan karakter secara alami.

Kebiasaan seperti tadarus pagi, doa bersama, salat berjamaah,
serta kampanye akhlak, dapat menjadi bagian penting dalam
membentuk karakter siswa. Lebih dari itu, keteladanan guru
dalam sikap, tutur kata, dan gaya hidup islami menjadi faktor
utama yang tidak tergantikan. Budaya religius yang konsisten
diterapkan tidak hanya mampu meningkatkan kedisiplinan siswa,
tetapi juga membangun empati sosial dan memperkuat identitas
keislaman mereka. Di tengah arus budaya populer yang cenderung
permisif dan hedonistik, sekolah dengan atmosfer religius menjadi
ruang aman bagi peserta didik untuk belajar mengekspresikan
nilai-nilai iman dan spiritualitasnya secara sehat. Di sinilah sinergi
antara strategi inovatif dalam pembelajaran dan penguatan budaya
religius menjadi penting. Keduanya saling menguatkan dan
membentuk sebuah ekosistem pendidikan yang kokoh dalam
membangun generasi yang cerdas, berakhlak, dan tangguh secara
spiritual.

Dengan adanya pendekatan yang menyeluruh antara strategi
pembelajaran yang adaptif dan penguatan lingkungan sekolah
yang bernuansa religius, Pendidikan Agama Islam akan mampu

31



memainkan perannya secara optimal. Ia tidak hanya menjadi mata
pelajaran yang diajarkan di kelas, melainkan menjadi ruh yang
menghidupkan nilai-nilai Islam dalam seluruh dimensi kehidupan

peserta didik.

Transformasi ini bukan sekadar respons terhadap
perkembangan teknologi dan zaman, tetapi juga merupakan upaya
untuk menyiapkan generasi muda yang tidak hanya siap
menghadapi tantangan global, tetapi juga tetap teguh memegang
nilai keimanan, keadaban, dan tanggung jawab sosial. Maka dari
itu, keberhasilan pembelajaran PAI ke depan sangat ditentukan
oleh sejauh mana guru, sekolah, dan lingkungan secara kolektif
menciptakan pengalaman belajar yang bermakna dan berakar pada
nilai-nilai keislaman. Upaya transformasi pembelajaran PAI ini
tentu tidak dapat dilakukan secara instan, melainkan memerlukan
komitmen jangka panjang, inovasi berkelanjutan, serta sinergi
antara berbagai pihak—guru, kepala sekolah, peserta didik, orang
tua, bahkan pembuat kebijakan. Guru PAI khususnya harus terus
meningkatkan kompetensinya, baik dalam penguasaan teknologi,
pedagogi kreatif, maupun pemahaman mendalam terhadap nilai-
nilai keislaman yang kontekstual.

Di sisi lain, sekolah perlu menjadikan budaya religius bukan
sekadar simbolik atau insidental, tetapi terintegrasi dalam visi,
kebijakan, dan praktik keseharian lembaga pendidikan. Ketika
pembelajaran PAI mampu disajikan secara menyenangkan,
relevan, dan penuh keteladanan, maka peserta didik akan tumbuh
menjadi pribadi yang tidak hanya cerdas dalam berpikir, tetapi
juga tangguh dalam iman, santun dalam bertutur, serta bijak
dalam bersikap. Akhirnya, PAI bukan sekadar pelajaran agama
dalam arti sempit, melainkan sebagai sarana transformatif yang
membentuk generasi Z menjadi insan yang religius, produktif, dan
berkontribusi positif bagi masyarakat dan bangsa. Inilah bentuk
nyata dari pendidikan yang tidak hanya mendidik otak, tetapi juga
menanamkan nilai dalam hati dan menuntun arah hidup manusia
secara utuh dan beradab.

32



Pendidikan Isalm dalam Prespekiif Filsafau

Tomi Bidjai S.Pd.I,. M.Pd’

Universitas Mubammadiyab Luwuk

“Pendidikan Islam Dalam Perspektif Filsafat Menekankan
Integrasi Akblak, Rasionalitas, Spiritualitas, Dan
Tujuan Hidup Manusia Secara Holistik”

endidikan merupakan aspek yang sangat mendasar dalam

kehidupan manusia. Dalam konteks Islam, pendidikan
memiliki posisi sentral sebagai sarana utama untuk membentuk
manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Islam tidak
hanya mendorong umatnya untuk menuntut ilmu, tetapi juga
memberikan landasan nilai dan prinsip yang mendalam tentang
bagaimana pendidikan harus dilaksanakan. Wahyu pertama yang
diterima Nabi Muhammad SAW, yakni “Ig7a’” (bacalah), menjadi
bukti betapa pentingnya ilmu dan pendidikan dalam ajaran Islam.
Dari sinilah dimulai suatu peradaban yang menjadikan ilmu
pengetahuan sebagai fondasi kehidupan. Namun demikian, dalam
praktik pendidikan kontemporer, terutama di banyak lembaga
pendidikan Islam, sering kali tampak adanya dikotomi antara
pendidikan agama dan pendidikan umum. Pendidikan menjadi
terfragmentasi, tidak lagi utuh dalam membentuk kepribadian
peserta didik secara menyeluruh. Banyak sistem pendidikan

7 Penulis lahir di Lalengan Kecamatan Buko Kabupaten Banggai
kepulauan, merupakan Dosen di Program Studi Pendididikan Agama
Islam, Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Luwuk,
menyelesaikan studi S1 di Prodi pendidkan Agama Islam Universitas
Muhammadiyah Luwuk, menyelesaikan S2 di Pascasarjana Universitas
Negeri Gorontalo Prodi manageman Pendidikan.

33



cenderung hanya menekankan aspek kognitif atau kemampuan
akademik, sementara dimensi spiritual dan moral yang justru
menjadi ciri khas pendidikan Islam sering kali terabaikan.
Akibatnya, terjadi krisis identitas, dekadensi moral, serta hilangnya
arah pendidikan yang seharusnya memanusiakan manusia secara

holistik.

Dalam konteks inilah, pendekatan filsafat terhadap
pendidikan Islam menjadi penting untuk dikedepankan. Filsafat,
sebagai ilmu yang membahas hakikat sesuatu secara mendalam dan
kritis, dapat menjadi alat analisis untuk menggali dan memperkuat
dasar-dasar pendidikan Islam. Filsafat pendidikan Islam tidak
hanya membahas aspek teknis, tetapi juga menyentuh hal-hal yang
sangat fundamental seperti: hakikat manusia, tujuan hidup,
sumber pengetahuan, dan nilai-nilai yang mendasari proses
pendidikan. Oleh karena itu, kajian filsafat tidak dapat dipisahkan
dari upaya membangun pendidikan Islam yang kokoh dan
bermakna.

Kata Yunani philos, yang berarti cinta atau mencintai, dan
sophia, yang berarti pengetahuan atau kebijaksanaan, merupakan
akar dari kata filsafat dalam bahasa Inggris. Filsafat dapat
didefinisikan secara linguistik sebagai mengetahui kebijaksanaan,
mengejar kebenaran, dan memahami dasar atau prinsipnya. Jika
kita menerapkan gagasan filsafat pada bidang pendidikan, maka
filsafat adalah upaya ilmiah untuk memberikan jawaban atau
solusi atas berbagai masalah yang muncul di bidang pendidikan
dari dasar-dasarnya. (Nuthpaturahman, 2023). Tidak diragukan
lagi bahwa filsafat mencoba untuk menantang masalah-masalah
mendasar pendidikan. Di antara masalah-masalah pendidikan
adalah: Apakah pendidikan itu? Apa tujuan pendidikan?
Bagaimana proses pendidikan dilakukan? Siapa yang dididik, dan
bagaimana? Filsafat harus memberikan jawaban atas pertanyaan-
pertanyaan pedagogis ini. Pendidikan dan filsafat saling terkait
erat. Filsafat dan pendidikan saling terkait erat; keduanya saling
melengkapi. Umar Tirtaraharjo, 2005.(Rizki Ramadhani et al,,
2022)

34



Filsafat pendidikan Islam membahas tiga domain utama:
ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Ontologi pendidikan Islam
membahas  pertanyaan  tentang  hakikat manusia dan
keberadaannya dalam kehidupan. Dari perspektif Islam, manusia
adalah entitas yang diberkahi dengan potensi alam, kecerdasan,
dan jiwa. Pendidikan bertanggung jawab untuk memelihara semua
potensi ini, memungkinkan manusia untuk memenuhi peran
khalifah di bumi dan mencapai kebahagiaan baik dalam kehidupan
ini maupun akhirat. Epistemologi pendidikan Islam meneliti asal-
usul dan teknik untuk memperoleh pengetahuan. Islam mengakui
wahyu, akal, dan pengalaman sebagai sumber pemahaman, yang
harus digunakan secara seimbang. Sementara itu, aksiologi
mengeksplorasi nilai-nilai yang menjadi dasar pendidikan. Nilai-
nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, keadilan, keandalan, dan
cinta akan kebenaran merupakan komponen penting dari proses
pendidikan Islam.

Pertanyaan ontologis berkenaan dengan "keberadaan” atau
hakikat, substansi fundamental dalam filsafat pendidikan Islam.
Biasanya, pertanyaan ontologis selalu dimulai dengan "apa,” seperti
apa yang membentuk pendidikan, apa yang mendefinisikan
filsafat, dan sebagainya. Keprihatinan kedua adalah masalah
epistemologi. Epistemologi adalah disiplin ilmu yang mengkaji isu-
isu mengenai pengetahuan, termasuk "bagaimana
memperolehnya,” "apa saja proses dan kompleksitasnya,” atau "apa
saja metode yang ada” untuk memperoleh pengetahuan dalam
pendidikan. Lebih jauh, dalam pendidikan Islam, eksplorasi
epistemologi menyoroti upaya, teknik, atau proses yang
diperlukan untuk memperoleh pengetahuan tentang pendidikan
Islam. Pada akhirnya, pertanyaan tentang aksiologi pendidikan
dalam eksplorasi filsafat pendidikan Islam  menyangkut
keuntungan dan aplikasi dari mempelajari pendidikan Islam itu
sendiri. Masalah aksiologi berkenaan dengan nilai-nilai pendidikan
Islam, yang bertujuan untuk mengevaluasi dan memasukkan nilai-
nilai ini ke dalam kehidupan manusia sambil memelihara dan

35



melestarikannya dalam aspek spiritual dan fisik kepribadian
mereka.(Ilham, 2020)

Sejumlah tokoh Muslim klasik telah memberikan kontribusi
besar dalam pengembangan filsafat pendidikan Islam. Al-Farabi,
misalnya, mengembangkan pemikiran tentang pendidikan untuk
membentuk manusia yang berakal dan berbudi luhur. Ibn Sina
menekankan pentingnya pendidikan dalam pembentukan nalar
dan logika berpikir. Al-Ghazali menekankan pentingnya
pendidikan spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Ibn Khaldun memandang pendidikan sebagai sarana untuk
memahami sejarah dan membangun peradaban. Pemikiran-
pemikiran mereka hingga kini masih relevan untuk menjawab
tantangan pendidikan Islam di era modern. Dalam perkembangan
modern, pendidikan Islam dihadapkan pada berbagai tantangan
besar. Globalisasi, arus informasi yang tak terbendung, serta
budaya materialisme yang kian menguat telah memengaruhi cara
berpikir dan bertindak umat Islam. Pendidikan Islam perlu
bersikap adaptif terhadap perkembangan zaman, namun tidak
kehilangan identitasnya sebagai sistem pendidikan yang
berlandaskan nilai-nilai ilahiah. Di sinilah pentingnya filsafat
pendidikan Islam: ia berfungsi sebagai alat refleksi kritis untuk
memastikan bahwa setiap kebijakan dan praktik pendidikan tetap
berada dalam koridor tujuan-tujuan Islam.

Lebih lanjut, pendekatan filosofis dalam pendidikan Islam
mampu menghindarkan pendidikan dari jebakan pragmatisme
semata. Pendidikan bukanlah sekadar alat untuk mendapatkan
pekerjaan atau status sosial, melainkan sebagai sarana untuk
menumbuhkan kesadaran diri, tanggung jawab sosial, dan
spiritualitas. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus dirancang
dengan orientasi jangka panjang, tidak hanya untuk kesuksesan
duniawi, tetapi juga untuk keselamatan ukhrawi.

Permasalahan lain yang sering muncul dalam sistem
pendidikan Islam adalah kurikulum yang terlalu berorientasi pada
hafalan dan minim pemahaman. Padahal, dalam tradisi Islam,
pendidikan selalu mendorong pemikiran kritis dan pemahaman

36



yang mendalam terhadap ilmu. Dengan pendekatan filsafat,
kurikulum dapat disusun berdasarkan prinsip integrasi antara
ilmu agama dan ilmu umum, antara aspek teoritis dan praktis,
serta antara intelektualitas dan spiritualitas. Selain itu, pendekatan
filsafat dalam pendidikan Islam juga menckankan pentingnya
peran guru sebagai pendidik (murabbi), pengajar (mu’allim), dan
pembina akhlak (muaddib). Guru tidak hanya berfungsi
mentransfer ilmu, tetapi juga menjadi teladan dan pembimbing
dalam kehidupan spiritual dan sosial peserta didik. Hubungan
antara guru dan murid dalam Islam bukan hubungan
transaksional, melainkan hubungan yang didasari cinta, hormat,
dan tanggung jawab moral.

Dengan mengkaji pendidikan Islam dari perspektif filsafat,
umat Islam dapat membangun sistem pendidikan yang lebih
bermakna, menyeluruh, dan relevan dengan tantangan zaman.
Pendidikan Islam tidak lagi dipandang sekadar sebagai aktivitas
formal di sekolah atau madrasah, tetapi sebagai proses
pembentukan manusia seutuhnya sepanjang hayat. Oleh karena
itu, penelitian dan pengembangan dalam bidang filsafat
pendidikan Islam menjadi sangat penting untuk mendorong
transformasi sistem pendidikan ke arah yang lebih baik.

Daftar Pustaka

Ilham, D. (2020). Persoalan-Persoalan Pendidikan dalam Kajian
Filsafat Pendidikan Islam. Didaktika, 9(2).

Nuthpaturahman, N. (2023). Perbandingan Filsafat Pendidikan
Islam dan Filsafat Pendidikan Barat. A/ Qalam: Jurnal
Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17(2), 650.

Rizki Ramadhani, Riolandi Akbar, & Sonin. (2022). Pendidikan
Islam (Sebuah Tinjauan Aksiologis). In Jurnal Pendidikan
Islam Al-Affan (Vol. 2, Issue 2, pp. 258-262).

37



Imegrasi Pembelajaran PAI
di Era Artificial Imelligenece

Irfan Anshori, M.Pd?

Universitas Serang Raya, Banten

“Pembelajaran PAI di era artificial intelligence menuntut
integrasi tekbnologi, kecerdasan buatan dan nilai-nilai
keislaman yang bumanis dan kontekstual”

Perkembangan teknologi yang pesat, khususnya di bidang
artificial intelligence, telah membawa dampak signifikan
dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dunia pendidikan.
Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai bagian dari sistem
pendidikan nasional tidak luput dari pengaruh perkembangan ini.
Di era digital saat ini, pembelajaran PAI dihadapkan pada
tantangan dan peluang baru yang menuntut penyesuaian metode,
media, dan pendekatan pembelajaran. Pemanfaatan artificial
intelligence dalam pembelajaran PAI dapat membuka jalan
menuju proses belajar yang lebih interaktif, personal, dan adaptif
terhadap kebutuhan peserta didik. Namun demikian, hal ini juga
menuntut kesiapan guru dan lembaga pendidikan dalam
menyikapi perubahan tersebut agar nilai-nilai keislaman tetap
dapat ditanamkan secara utuh dan bermakna. Dalam lingkup

¥ Penulis lahir di Serang, 28 Desember 1993, merupakan Dosen di
Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI). Fakultas Studi Islam dan
Pendidikan (FSIP) Universitas Serang Raya, menyelesaikan studi S1 di
FTK UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten tahun 2016,
menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Sultan Maulana Hasanuddin
Banten tahun 2019.

38



sekolah, keberadaan artificial intelligence tidak hanya berperan
dalam otomatisasi tugas administratif, tetapi juga mulai digunakan
sebagai alat bantu dalam proses pembelajaran yang lebih efektif
dan efisien. Dalam konteks ini, pembelajaran Pendidikan Agama
Islam  menghadapi  tantangan  baru, yaitu bagaimana
mengintegrasikan teknologi Al tanpa mengurangi substansi nilai-
nilai keagamaan yang diajarkan.

Tradisi pembelajaran PAI selama ini banyak berfokus pada
pendekatan konvensional yang menekankan ceramah dan hafalan.
Namun, dengan kehadiran artificial intelligence, muncul peluang
untuk melakukan transformasi metode pembelajaran menjadi
lebih menarik dan kontekstual, misalnya melalui chatbot Islami,
aplikasi pembelajaran interaktif, hingga analisis perilaku belajar
siswa secara real-time. Teknologi ini memungkinkan guru untuk
menyampaikan materi agama dengan pendekatan yang lebih
personal dan sesuai kebutuhan peserta didik.

Meski demikian, pemanfaatan artificial intelligence dalam
PAI juga menyimpan tantangan, seperti potensi hilangnya nilai
spiritualitas jika pembelajaran terlalu mekanistik, atau risiko
penyebaran informasi keagamaan yang kurang valid. Oleh karena
itu, diperlukan kajian mendalam dan pendekatan yang bijak dalam
mengembangkan model pembelajaran PAI yang tidak hanya
adaptif terhadap teknologi, tetapi juga tetap menjaga nilai-nilai
luhur agama Islam.

Salah satu inovasi terbesar di era revolusi digital saat ini
adalah kehadiran artificial intelligence dalam dunia pendidikan.
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam tidak luput dari
dampaknya. Kini, PAI memasuki babak baru: lebih dinamis,
interaktif, dan adaptif terhadap kebutuhan generasi digital.
Dengan menggunakan artificial intelligence memungkinkan
pembelajaran PAI menjadi lebih personal dan menyenangkan.
Melalui teknologi ini, siswa dapat belajar kapan saja dan di mana
saja dengan bantuan aplikasi atau platform pembelajaran yang
cerdas. Materi agama seperti al-Qur’an, hadis, fiqih, akidah, dan
akhlak kini dapat diakses secara digital, bahkan disampaikan dalam

39



bentuk audio-visual yang menarik, termasuk animasi, video
interaktif, dan simulasi pembelajaran.

Tidak hanya itu, artificial intelligence juga memungkinkan
guru memiliki asisten virtual yang mampu membantu menjawab
pertanyaan siswa secara otomatis dan cepat. Dengan adanya
chatbot Islami, siswa dapat berdiskusi seputar agama secara real-
time, bahkan mendapatkan bimbingan dalam membaca al-Qur’an,
memahami makna ayat, hingga belajar hukum-hukum Islam. Di
sisi lain, artificial intelligence juga mendukung guru dalam
menganalisis proses pembelajaran. Sistem pembelajaran cerdas
mampu mendeteksi tingkat pemahaman siswa, memberikan
rekomendasi materi tambahan, bahkan melakukan evaluasi secara
otomatis dan akurat. Hal ini sangat membantu guru dalam
mengelola kelas yang heterogen dan meningkatkan efektivitas
pengajaran. Namun, kemajuan ini juga menghadirkan tantangan.
Diperlukan bimbingan nilai dan etika agar siswa tidak hanya
cerdas secara digital, tetapi juga memiliki akhlak mulia dan
pemahaman agama yang benar. Oleh karena itu, guru PAI
memiliki peran strategis dalam mengarahkan pemanfaatan
artificial intelligence agar tetap sesuai dengan nilai-nilai Islam dan
membentuk karakter siswa yang saleh serta bertanggung jawab di
era modern.

Dengan demikian, pembelajaran PAI di era artificial
intelligence bukan sekadar transformasi teknologi, tetapi juga
momentum untuk menguatkan nilai spiritual, menanamkan
akhlak mulia, dan membentuk generasi muslim yang beriman,
cerdas, dan adaptif terhadap perkembangan zaman.

Salah satu tantangan utama yaitu menjaga substansi
spiritualitas dan nilai-nilai keislaman agar tidak tereduksi oleh
teknologi. Artificial intelligence cenderung bekerja secara logis
dan  berbasis algoritma, sedangkan pendidikan agama
mengedepankan aspek rasa, iman, dan akhlak. Maka, muncul
pertanyaan besar: mampukah AI menyentuh ranah spiritual siswa
sebagaimana guru manusia yang menanamkan nilai secara hati ke
hati?

40



Dari aspek tantangan berikutnya seperti minimnya kesiapan
tenaga pendidik dalam mengadaptasi teknologi  artificial
intelligence. Banyak guru PAI belum sepenuhnya menguasai
perangkat dan aplikasi berbasis Al, baik karena keterbatasan
pelatihan maupun infrastruktur di sekolah. Akibatnya, penerapan
artificial intelligence dalam pembelajaran PAI masih bersifat
terbatas dan belum optimal.

Di sisi lain, pengaruh konten digital yang tidak terkurasi juga
menjadi tantangan besar. Di era artificial intelligence, siswa dapat
dengan mudah mengakses informasi agama dari berbagai sumber,
termasuk dari chatbot atau asisten virtual yang belum tentu valid
secara keilmuan Islam. Tanpa pendampingan yang tepat, hal ini
dapat menyebabkan pemahaman agama yang keliru atau bahkan
menyimpang. Selain itu, terjadinya penurunan interaksi emosional
antara guru dan siswa menjadi perhatian. Pendidikan agama
sangat membutuhkan pendekatan personal, keteladanan, dan
sentuhan moral secara langsung. Jika pembelajaran terlalu
tergantung pada teknologi, hubungan spiritual dan nilai-nilai
kemanusiaan yang seharusnya tumbuh dalam proses belajar bisa
terabaikan. Tantangan besar lainnya yaitu bagaimana
menanamkan etika penggunaan artificial intelligence dalam
perspektif Islam. Pembelajaran PAI perlu mendorong siswa agar
tidak hanya cakap secara digital, tetapi juga mampu menggunakan
teknologi dengan tanggung jawab moral dan nilai-nilai keislaman

yang kuat.

Dari sisi peluang, artificial intelligence membuka jalan
menuju pembelajaran yang lebih personal dan adaptif. Melalui
teknologi ini, siswa dapat belajar sesuai dengan gaya dan kecepatan
mereka masing-masing. Aplikasi berbasis AI dapat membantu
siswa memahami materi Al-Qur’an, hadis, fiqih, dan akhlak
dengan lebih interaktif melalui video, simulasi, dan chatbot Islami.
Selain itu, Al juga memungkinkan akses pembelajaran yang lebih
luas, terutama bagi daerah yang kekurangan guru agama, sehingga
pendidikan Islam dapat menjangkau lebih banyak siswa secara

daring dan fleksibel.

41



Artificial intelligence juga berperan dalam meningkatkan
efisiensi guru. Dengan sistem evaluasi otomatis dan analisis data
pembelajaran, guru dapat lebih mudah memantau perkembangan
siswa dan menyusun strategi pembelajaran yang lebih efektif.
Bahkan, artificial intelligence bisa menjadi asisten pengajar yang
mampu menjawab pertanyaan-pertanyaan dasar keagamaan secara
cepat dan informatif. Namun, di balik peluang tersebut, terdapat
tantangan yang tidak bisa diabaikan. Salah satunya adalah
minimnya sentuhan emosional dan spiritual dalam pembelajaran
berbasis AI. Pendidikan agama tidak hanya mengajarkan
pengetahuan, tetapi juga menyentuh hati, membentuk karakter,
dan menanamkan nilai-nilai kehidupan. Hal ini sulit dilakukan
oleh mesin, karena artificial intelligence bekerja berdasarkan
algoritma dan logika, bukan rasa dan keteladanan.

Tantangan lainnya yaitu kemampuan guru PAI dalam
menguasai teknologi. Tidak semua pendidik siap menghadapi
perubahan ini, baik karena keterbatasan infrastruktur maupun
kurangnya pelatihan digital. Jika tidak diimbangi dengan
peningkatan kapasitas guru, maka pemanfaatan artificial
intelligencedalam pembelajaran agama hanya akan menjadi wacana
tanpa implementasi nyata. Selain itu, validitas konten keislaman
dalam platform artificial intelligencejuga menjadi perhatian
serius. Tidak semua aplikasi atau chatbot Islami memiliki dasar
keilmuan yang kuat dan sesuai dengan ajaran Ahlus Sunnah wal
Jamaah. Tanpa pengawasan, peserta didik bisa saja memperoleh
pemahaman agama yang keliru dari sumber yang tampak modern
namun tidak otoritatif. Tantangan moral dan etika penggunaan
artificial intelligence juga menjadi bagian penting dalam
pembelajaran PAI. Peserta didik perlu dibimbing agar mampu
memanfaatkan teknologi secara bertanggung jawab dan sesuai
dengan nilai-nilai Islam, bukan hanya mengejar kepraktisan tanpa
memperhatikan dampaknya.

Dengan demikian, pembelajaran PAI di era artificial
intelligence menghadirkan peluang besar untuk modernisasi dan
pemerataan pendidikan Islam, namun tetap harus dibarengi

42



dengan penguatan nilai, peningkatan kompetensi guru, serta
pengawasan terhadap penggunaan teknologi agar pendidikan
Islam tetap berakar kuat pada spiritualitas dan akhlak mulia.
Meskipun artificial intelligence menawarkan berbagai kemudahan
dalam pembelajaran, Pendidikan Agama Islam tetap harus berpijak
pada nilai-nilai ruhani, keteladanan, dan penguatan karakter.
Maka, tantangan di era ini adalah bagaimana menyinergikan
kemajuan teknologi dengan kekuatan spiritualitas Islam demi
membentuk generasi muslim yang cerdas secara intelektual dan
matang secara moral.

43



Islamisasi IImu Pendidikan dalam
Komieks Pembelajaran Bahasa Arab

Inayah, M.Pd’

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang

“Islamisasi Ilmun, llmu Pendidikan, Unity of Science,
Pembelajaran Babasa Avab, Pembelajaran Era 5.0, TikTok, Yali Yals,
Imla Masa Kini, CIPP di Lingkungan Pondok Pesantren,
Proyek Powtoon, Pembelajaran Gen-Z & Gen-Alpha”

Mengutip pendapat Napitupulu, mengungkapkan konsep

ilmu pendidikan sebagai pengetahuan dan pengalaman yang
disusun secara logis sistematis mengenai kegiatan dan usaha yang
dijalankan dengan tujuan mengubah tingkah laku manusia ke arah
yang diinginkan (Kosim, 2021). Terdapat lima sasaran rencana
kinerja islamisasi ilmu menurut Ismail Raji al-Faruqi, yaitu

® Penulis lahir di Pati, 23 Desember 1985, Dosen Bahasa Arab di
Program Studi Pendidikan Bahasa Arab, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan
Keguruan, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. Saat ini sedang
menempuh S3 Pendidikan Bahasa Arab pada Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang & Awardee BIB LPDP Kemenag RI
tahun 2023. Scholar penulis:
https://scholar.google.com/citations?user=baHGYBAAAAA]&hl=id,
dengan ID ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6736-5301. ID Sinta:
6811667. ID Peneliti: 20101022121226. ID Garuda: 6877672.
Menyelesaikan studi S1 di PBA IAIN Walisongo tahun 2009,
menyelesaikan S2 di Pascasarjana Prodi Magister Pendidikan Bahasa
Arab Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang tahun
2011.

44


https://scholar.google.com/citations?user=baHGYBAAAAAJ&hl=id
https://orcid.org/0000-0001-6736-5301

penguasaan disiplin modern, penguasaan Khazanah Islam,
penentuan relevansi Islam yang spesifik pada setiap bidang ilmu
pengetahuan modern, pencarian cara melakukan sintesa kreatif
antara Khazanah Islam dengan Khazanah ilmu pengetahuan
modern, dan pengarahan aliran pemikiran Islam ke lintasan yang
mengarah pada pemenuhan pola rancangan Allah SWT (Septiana,
2020). Dengan demikian, ilmu pendidikan dapat ditinjau dari
berbagai unsur yang terlibat dalam sebuah pendidikan, yang
terdiri dari peserta didik, pendidik, interaksi edukatif, tujuan
pendidikan, materi pendidikan, alat dan metode pendidikan, serta
lingkungan pendidikan (Rahman et al., 2022).

Secara lafdziyyab, Islamisasi berarti proses peng-islam-an.
Dalam konteks islamisasi ilmu, sekilas memiliki konsep
mengkontekstualkan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai Islam.
Kontekstualisasi itu dapat terintegrasi dalam bentuk kurikulum,
buku ajar, metode pembelajaran, proses evaluasi, atau kegiatan real
yang berlangsung di kelas. Selain itu, konteks islamisasi ilmu yang
lebih luas juga mencakup penerapan sikap Islam, penampilan
berdasarkan syari’at, dan tutur kata yang terjaga selama dalam
lingkungan pembelajaran. Hal itu perlu diterapkan dan di-#swah-
kan saat ini, mengingat moralitas bangsa berada pada fase yang
mengkhawatirkan dan perlu penekanan karakter yang sesuai
dengan ajaran agama. Bentuk lain dari islamisasi ilmu adalah
mengkontekstualkan materi pembelajaran pada sumber Islam,
terutama yang berhubungan dengan sumber utama, a/-Qur'an
dan Hadits, agar pembelajaran yang dilakukan tidak sekedar
naqlul ilmi, naqlul afkar, naqlul ara’, tetapi juga tathbiq al-
qimabh.

Dalam pembelajaran bahasa Arab, yang mayoritas
keilmuannya berakar pada bahasa yang digunakan dalam sumber
Islam, dapat dilakukan islamisasi ilmu dengan pengembangan ilmu
bahasa Arab berbasis contoh-contoh Al-Qur’an. Demikian juga
dengan contoh struktur kebahasaan, baik nahwx maupun Sharaf,
dapat diambilkan dari potongan ayat Al-Qur’an atau hadits-
hadits. Sehingga dalam satu kali pembelajaran ilmu alat bahasa

45



Arab, sekaligus juga proses pendalaman nilai Islam. Hal itu perlu
dilakukan, karena pada realitanya, mahasiswa Jurusan Pendidikan
Bahasa Arab-pun tidak berasal dari lingkungan Islam, faham
agama secara baik, atau merupakan lulusan dari pondok pesantren.

Di era 5.0 yang dicirikan dengan adanya teknologi tinggi dan
kecerdasan buatan (Artificial Intelligence) mempertemukan
berbagai aspek dalam sebuah kemasan pembelajaran, sangat
dibutuhkan dan diharapkan oleh pembelajar. Mengingat peserta
didik adalah manusia yang hidup di zaman saat ini. Sehingga
penyatuan antara ilmu pendidikan, kontekstualisasi Islam
(Islamisasi) dan perkembangan era teknologi 5.0 mutlak disajikan
pada sebuah pendidikan, termasuk pembelajaran bahasa Arab.

Merujuk pada kurikulum yang diterapkan pada Jurusan
Pendidikan Bahasa Arab UIN Walisongo Semarang, islamisasi
ilmu secara teoritis disampaikan melalui matakuliah Faslsafah
Kesatuan Ilmu (FKI). Dimana materi yang diberikan meliputi tiga
aspek Unity of Sciences (UoS) meliputi Humanisasi ilmu
keislaman, Spiritualisasi ilmu modern, dan Revitalisasi Jocal
wisdom. Sebagai bagian dari ilmu modern, ilmu pendidikan
memerlukan kontekstualisasi melalui islamisasi. Hal ini senada
dengan semangat spiritualisasi ilmu modern yang ada pada UoS
UIN Walisongo Semarang.

Ilmu pendidikan yang terintegrasi dalam kurikulum
pembelajaran bahasa Arab, dikategorikan menjadi tiga bidang,
teori, praktik, dan integrasi antara teori dan praktik. Ilmu
pendidikan yang masuk dalam kategori teori meliputi: a. Falsafah
wa Nm al-Tarbiyyah al-Isladmiyyab; b. Ilm al-Nafs al-Talimiy;
¢. llm al-Lughab al-Nafsiy; d. Mandhij al-Lughah al-‘Arabiyyah
fi al-Madaris; e. Turiq Talim al-Lughab al-‘Arabiyyab; f.
Wasail Ta'lim al-Lughab al-‘Arabiyyab; g. Taqwim Ta'lim al-
Lughab al-‘Arabiyyab; h. Tasmim Ta'lim al-Lughab al-
‘Arabiyyah. Adapun Ilmu pendidikan yang masuk dalam kategori
praktik meliputi: a. Al-Ta’lim al-Musaghghar; b. Al-Ta‘arruf bi
al-Maidan; . al-Tathbiq al-Maidaniy. Sedangkan Ilmu
pendidikan yang masuk dalam kategori teori dan praktik meliputi:

46



a. Al-Dhakaa al-Istind’iy fi Ta'lim al-Lughab al-‘Arabiyyab; b.
Al-Al'Gb al-Lughawiyyab fi Talim al-Lughab al-‘Arabiyyab; c.
Wasail al- Ta’lim al-Ragmiyyah.
Tabel 1. Tabel Pemetaan Ilmu Pendidikan
dalam Pembelajaran Babasa Arab

No | Kategori Materi

1 Teori Falsafab wa ‘llm al-Tarbiyyab al-Islamiyyah
1lm al-Nafs al-Ta limiy

1lm al-Lughab al-Nafsiy

Manahij  al-Lughab  al-‘Arabiyyab fi al-
Madaris

Turag Ta'lim al-Lughab al-‘Arabiyyab
Wasdil Ta’lim al-Lughab al-‘Arabiyyah
Taqwim Ta’lim al-Lughab al-‘Arabiyyah

Tasmim Ta'lim al-Lughab al-‘Arabiyyah

2 Prakteik Al-Ta’lim al-Musaghghar

Al-Ta‘arruf bi al-Maidan

Al-Tathbiq al-Maidaniy

3 Teori dan | Al-Dhakaa al-Istina’iy fi Ta’lim al-Lughab al-
Praktik ‘Arabiyyah

Al-Al'Gb al-Lughawiyyab fi Ta'lim al-Lughab
al-‘Arabiyyab

Wasdil al- Ta’lim al-Ragamiyyah

Tabel 1. Mendeskripsikan bagian-bagian dari kurikulum
PBA yang tersentuh dengan ilmu pendidikan (bukan fokus pada
kebahasaan atau Lugawiyyah, juga bukan fokus pada pengasahan
soft skill mahasiswa). Adapun nilai Islam yang dimaksudkan dalam
Visi Misi UIN Walisongo Semarang, meliputi Amanah
(Trustwortiness); Sidiq (Honesty); Muraqabab (Supervision);
Mubasabab  (Accountability); Mas’uliyyah  (Responsibility);
‘Adalab (Justice); Kafa'ah (Efficiency); Ta'awun (Teamwork);
Hifdh al-Bi'ab (Sustainability); Istigamab  (Consistency),

47



sebagaimana yang tertuang dalam kurikulum. Dalam bagan
sederhana, dapat dideskripsikan sebagaimana Gambar 1.

[ Fatsafal wa Tl al-Tarbtyyal ai-Iviamiyyal
} “How cal-Ngfs i~ Toa Ty
[
|
[
'[

i cal- Esagphsenly aol-Negfaiv:
Maratuy a-Lisghvaly ai-"Arabiyyah i al-Masars
Frarvo Tex Home axbePasghvealy ad= " Arabivyel
Waasanl T Tim al-Lughob ol Arabtyak

Tergrocton Fan“fron cal-E wigrhusshs anl “Arcabiyyah
Tangiwviine T Wiiwe awleLivgfoals arls "Adranb vl

Al-Tar i al-Miging g har 4
Al=Tar ‘et i Mk Lo Peoakiik
Ad=Tartinhi ol Adabalanty X

r Al=Drbgardionsy aal=Tapindd v i T T ealLegrhurh ool “Arabbvyah | - 4 b
[t ab at-Lasshanstyvat 1 T T al-Lughah of--drobiyah |~ Srrieas
Warsil ai- Tx Wi cl-Ragameoul - N y

Gambar 1. Islamisasi llmu Pendidikan dalam Konteks Pembelajaran
Babasa Avab Kurikulum OBE Jurusan PBA UIN Walisongo Semarang

Tantangan ke depan jurusan PBA dalam merealisasikan
keilmuannya, diharapkan dapat mengaplikasikan sepuluh nilai
Islam yang terumuskan dalam paradigma keilmuan UIN
Walisongo dalam  bentuk teori dan praktik dengan
mengintegrasikan pada dasar-dasar ilmu pendidikan yang
diajarkan kepada mahasiswa, baik dalam teori filsafat dan ilmu
pendidikan  Islam, psikologi pendidikan, psikolinguistik,
kurikulum pembelajaran bahasa Arab di tingkat sekolah
menengah dan sekolah atas, metode, media, evaluasi, dan desain
pembelajaran bahasa Arab.

Secara praktis, teori yang telah dibekalkan tersebut, dapat
dipraktikkan dengan tepat oleh mahasiswa saat melakukan
simulasi mengajar di lingkungan kampus, pengenalan
pembelajaran di sekolah atau madrasah, dan praktik secara real
atau nyata mahasiswa pada saat PLP-2 berlangsung. Sebagai
tambahan pengetahuan, mahasiswa juga dapat menentukan
pilihan pematangan pembelajaran mengenai perkembangan media
pembelajaran kekinian, dapat dalam bentuk permainan, digitalisasi
pembelajaran, dan berbagai pembelajaran interaktif yang mampu
menjadi solusi pembelajaran kekinian.

48



Dari beberapa hasil pengamatan, model pembelajaran yang
telah  didiskusikan ~ selama  perkuliahan, = menghasilkan
pengembangan pola pikir mahasiswa, yang diantaranya adalah:
“The effectiveness of Song Media ‘Kalam-Eineb’ to Arabic
Vocabulary Teaching at Vocational High School Semarang” yang
dibahas melalui Jurnal tsaqofiya, dimana akar pengangkatannya
karena keviralan penggalan lagu “Yali yali”; “Implementation of
Imla Method in Maharah Kitabah Learning to Students’IX Class
MTsNU Nurul-Huda Mangkang Semarang” dan “Taqwim
Barnamij Ta'limil Mufrodat bi Ma’had Fadblul Fadblan Al-
Islamiy Semarang Min Khilalit Tikror” yang diangkat di jurnal al
Mahira, “Tathbiq Namudzaj al-Ta'allum al-Qaim ‘ala al-
Masyari’ bi-Istikbdam Wasaith Powtoon li-Tahsin Maharah al-
Kalam Lada al-Thullab” lewat jurnal Mantiqu Tayr, dengan
PjBL sebagai background teorinya, dan “The Effectiveness of Using
Marbaban. Academy Cartoon Movie Media with TikTok-
Application to Improve Listening Skills SMP Islam Al-Azbar 29-
BSB Semarang” yang dianalisis dalam jurnal Insyirah, dengan latar
belakang TikTok yang masih berada di tahta ter-viral, terutama di
kalangan anak muda masa kini. Di samping problematika lain yang
tidak bisa disebut satu per satu secara keseluruhan dalam tulisan
ini.

Beberapa potret pengangkatan masalah pembelajaran secara
realistis seperti di atas, merupakan bagian kecil dari keberhasilan
menemukan sudut pandang mahasiswa jurusan PBA dalam
memotret dan membingkai antara dasar ilmu pendidikan yang
telah diberikan, melihat sisi Islamisasi yang diterapkan di sekolah,
dan mengkonsep dalam bentuk problematika pembelajaran masa
kini, di mana peserta didiknya melibatkan gen-Z dan gen-Alpha.

49



Daftar Pustaka

Kosim, M. (2021). Pengantar Ilmu Pendidikan (Tim RGP (ed.);
1st ed.). Rajawali Pers.
https://repository.iainmadura.ac.id/596/

Rahman, A., Munandar, S. A., Fitriani, A., Karlina, Y., &
Yumriani. (2022). Pengertian Pendidikan, Ilmu Pendidikan
dan Unsur-Unsur Pendidikan. 4/ Urwatul Wutsqa: Kajian
Pendidikan Islam, 2(1), 1-8.

Septiana, N. (2020). KAJIAN TERHADAP PEMIKIRAN
ISMAIL RAJI AL-FARUQI TENTANG ISLAMISASI
SAINS. Journal of Islamic Education (JIE), 20(1), 20-34.
https://ejournal.stitmuhbangil.ac.id/index.php/jie/article/vi
ew/166

50



Korupsi dalam Perspekiif
Pendidikan Agama Islam:
Analisis Konsep dan Solusi

Khairul Akbar, S.Pd.I,. M.Pd*®

Universitas Mubammadiyab Luwuk

“Korupsi dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam:
Analisis Konsep dan Solusi”

Korupsi dalam literatur Islam dikenal dengan istilah ghulul,
yaitu penggelapan atau pengkhianatan terhadap amanah
publik. Dalam QS Al-Baqarah: 188, Allah berfirman: “Dan
Janganlab sebagian kamun memakan harta sebagian yang lain
dengan jalan yang batil...”, yang menjadi dasar larangan korupsi
dalam Islam. Korupsi merupakan salah satu bentuk kerusakan
sosial yang terus terjadi meskipun berbagai upaya hukum telah
diterapkan. Tindakan korupsi tidak hanya merugikan negara
secara ekonomi tetapi juga merusak moralitas masyarakat. Dalam
konteks ini, pendidikan—khususnya Pendidikan Agama Islam
(PAI)-memegang peran strategis dalam pencegahan dan
penanggulangan korupsi melalui pembentukan karakter dan

akhlak peserta didik.

' Penulis lahir di Tangeban Kecamatan Masama Kabupaten
Banggai, merupakan Dosen di Program Studi Pendididikan Agama
Islam, Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Luwuk,
menyelesaikan studi S1 di IAIN Sultan Amai Gorontalo, Prodi
pendidkan Agama Islam. Kemudian menyelesaikan S2 di Pascasarjana
Universitas Muhammadiyah Palu Prodi Manageman Pendidikan Islam
Konsentrasi Kepemimpinan Islam.

51



Korupsi tidak hanya sekadar masalah hukum dan ekonomi,
tetapi juga merupakan kegagalan dalam sistem pembinaan moral
dan spiritual masyarakat. Menurut Alatas (2019), korupsi
berkembang karena lemahnya nilai kejujuran dan rendahnya
integritas pribadi individu dalam posisi kekuasaan. Hal ini
menunjukkan pentingnya pendekatan yang lebih dalam dan
mendasar, yaitu melalui pendidikan karakter yang berbasis nilai-
nilai agama, khususnya Islam yang menekankan keadilan dan
tanggung jawab sosial. Korupsi juga bukan hanya pelanggaran
hukum positif, tetapi juga tergolong dosa besar dalam Islam.
Rasulullah & bersabda: “Laknat Allab atas penynap dan
penerima suap” (HR. Ahmad). Ini menunjukkan bahwa korupsi
mengandung dimensi spiritual yang harus diwaspadai oleh umat
Islam.

Pendidikan Agama Islam memuat dimensi etis, spiritual, dan
sosial yang sangat relevan dalam membentuk kesadaran dan
integritas antikorupsi. Pendidikan Agama Islam tidak hanya
menanamkan ajaran teologis, tetapi juga mengarahkan siswa untuk
menjadi pribadi yang sadar akan tanggung jawab moral terhadap
masyarakat dan Tuhan. Seperti ditegaskan dalam QS Al-Maidah:
8, “Berlakn adillah, karena adil itu lebib dekat kepada takwa.”
Ayat ini mendorong peserta didik untuk menjunjung tinggi nilai
keadilan sebagai pilar utama dalam kehidupan sosial yang bersih
dari korupsi.

Dalam kerangka pendidikan nasional nilai-nilai anti korupsi
sesungguhnya telah diupayakan melalui pendidikan karakter,
namun implementasinya sering kali bersifat formalitas.
Pendidikan Agama Islam hadir sebagai solusi esensial karena ia
menyentuh aspek internal manusia, seperti kesadaran akan dosa,
hisab, dan pengawasan Tuhan (muraqabah). Dengan demikian,
Pendidikan Agama Islam memiliki kapasitas untuk memperkuat
sistem pertahanan moral individu dari dalam, sesuatu yang tidak
bisa dilakukan oleh hukum positif semata (Anwar & Suhadi,
2024).

52



Masalah korupsi tidak dapat ditangani hanya dari aspek
hukum, tetapi juga harus dilihat dari aspek moral dan spiritual.
Islam sebagai agama yang komprehensif mengatur perilaku
manusia, termasuk dalam aspek kejujuran dan tanggung jawab
terhadap amanah. Oleh karena itu, studi tentang korupsi dalam
perspektif pendidikan Islam menjadi penting untuk memperkuat
solusi berbasis nilai.

Pendidikan Islam memiliki paradigma pembangunan
manusia secara utuh (integral), yang mencakup aspek akidah,
syariah, dan akhlak. Dalam konteks ini, perilaku koruptif tidak
hanya dilihat sebagai pelanggaran hukum, tetapi sebagai bentuk
dekadensi moral yang mengganggu tatanan keadilan sosial.
Menurut Nasution (2021), Islam mengajarkan bahwa setiap
individu bertanggung jawab atas amanah yang diembannya, dan
akan dimintai pertanggungjawaban di akhirat. Hal ini ditegaskan
dalam QS Al-Ahzab: 72, “Sesunggubnya Kami telab menawarkan
amanah kepada langit, bumi, dan gunung-gunung, tetapi
semuanya enggan memikul amanab itu dan mereka kbawatir
akan mengkhianatinya, dan dipikullab olebh manusia.” Ayat ini
menekankan betapa beratnya amanah, yang seringkali dikhianati
manusia melalui praktik seperti korupsi.

Selain itu, menurut Hafidz (2022), paradigma pendidikan
karakter dalam Islam tidak hanya berorientasi pada pembentukan
perilaku lahiriah, tetapi juga kesadaran batiniah (ihsan). Konsep
ini menjadikan seseorang sadar bahwa meski tidak diawasi oleh
manusia, ia tetap diawasi oleh Allah. Oleh karena itu, penanaman
nilai muraqabah (kesadaran diawasi Tuhan) dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam dapat menjadi metode efektif dalam
membentuk pribadi yang anti korupsi. Pendidikan yang hanya
menekankan aspek kognitif tanpa memperhatikan dimensi afektif
dan spiritual, menurut Hafidz, cenderung gagal membentuk
integritas yang utuh.

Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfokus pada dimensi
ritualistik seperti shalat dan puasa, tetapi juga secara substansial
mengajarkan nilai-nilai etika yang menjadi fondasi kehidupan

53



sosial, seperti kejujuran (shidg), amanah, tanggung jawab
(mas’uliyyah), dan keadilan (‘adl). Nilai-nilai tersebut menjadi
basis utama dalam upaya pencegahan korupsi melalui pendekatan
pendidikan. Pendidikan antikorupsi bukanlah sekadar instrumen
hukum, melainkan bagian dari misi pembentukan akhlak karimah.
Dalam kerangka inilah, Pendidikan Agama Islam menjadi salah
satu instrumen terkuat untuk menginternalisasikan nilai-nilai
luhur yang dapat membentengi peserta didik dari perilaku
koruptif. Hal ini selaras dengan apa yang ditegaskan oleh QS An-
Nahl: 90, “Sesunggubnya Allab menyurub (kamu) berlaku adil
dan berbuat kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan
melarang dari perbuatan keji, munkar dan permusuban.” Ayat
ini menjadi landasan moral sekaligus instruksi pedagogis dalam
pendidikan Islam yang menolak segala bentuk penyelewengan.

Oleh karena itu Solusi utama dalam Islam terhadap korupsi
adalah pendidikan yang menanamkan nilai spiritual dan moral
sejak usia dini. Pendidikan Agama Islam harus dirancang tidak
hanya untuk memberikan pemahaman teologis, tetapi juga
mengembangkan integritas, kejujuran, dan tanggung jawab.
Kurniawati et al. (2024) menekankan pentingnya integrasi nilai
anti korupsi dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam melalui
pendekatan tematik dan praktik reflektif.

Islam  sangat menekankan pentingnya keteladanan.
Rasulullah £ adalah contoh ideal seorang pemimpin yang amanah.
Pemimpin Muslim seharusnya meneladani beliau dalam
mempraktikkan keadilan dan menjauhi korupsi. Jika pemimpin
korup, maka rakyat akan mengikutinya (Hafizah & Khalishah,
2024).

Aspek penguatan muragabab — kesadaran akan pengawasan
Allah—menjadi solusi batiniah dalam mencegah seseorang dari
perilaku menyimpang. Sahroni et al. (2024) menyatakan bahwa
spiritualitas yang kuat dapat menahan individu dari keinginan
untuk berbuat curang, meskipun tidak diawasi manusia.

54



Islam menganjurkan sistem pemerintahan dan administrasi
publik yang bersih dan akuntabel. Prinsip transparansi,
musyawarah, dan  pertanggungjawaban  (hisab)  menjadi
mekanisme sosial yang mampu menekan peluang terjadinya
korupsi.

Islam tidak mentolerir korupsi dan memerintahkan
penegakan hukum tanpa pandang bulu. Dalam sejarah Islam,
Khalifah Umar bin Khattab secara tegas menghukum pejabatnya
yang terbukti menyelewengkan harta umat. Hukuman dalam
Islam bertujuan untuk menimbulkan efek jera sekaligus
menyucikan pelaku.

Sebagai kesimpulan bahwa Korupsi dalam Islam tidak hanya
dilihat sebagai pelanggaran administratif, tetapi juga sebagai
kejahatan moral dan spiritual. Korupsi adalah pengkhianatan
terhadap amanah dan perusakan tatanan masyarakat. Oleh karena
itu, pendekatannya harus multidimensi — hukum, pendidikan,
spiritual, dan sosial. Pendidikan Agama Islam memiliki potensi
besar dalam membentuk generasi anti korupsi melalui
pembelajaran nilai, keteladanan, spiritualitas, dan internalisasi
akhlak. Pendidikan Agama Islam juga menjadi ujung tombak
dalam membangun masyarakat berintegritas dan bebas dari
korupsi.

Daftar Pustaka

Hafizah, N. L., & Khalishah, N. (2024). Hukum Pemimpin yang
Korupsi dalam Pandangan Islam. Al-Furqan: Jurnal Agama,
Sosial, dan Budaya, 5(2), 55-69.
https://publisherqu.com/index.php/Al-
Furqan/article/view/1471

Hafidz, M. (2022). Membangun Kesadaran Spiritual Antikorupsi
Melalui Pendidikan Islam. Al-Fikr: Jurnal Studi Ilmu
Pendidikan, 12(1), 55-70. https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/alfikr/article/view/3481

55


https://publisherqu.com/index.php/Al-Furqan/article/view/1471
https://publisherqu.com/index.php/Al-Furqan/article/view/1471

Muslih, M. (2021). Pendidikan Islam dan Pembentukan
Karakter Antikorupsi di Era Digital. Jurnal Pendidikan
Islam Indonesia, 6(2), 122—134.

Nasution, M. A. (2021). Amanah dan Tanggung Jawab dalam
Perspektif Islam: Refleksi terbadap Moralitas Sosial. Jurnal
Pendidikan Islam, 7(2), 88-101.

Sahroni, S., Anwar, F., & Suhadi, S. (2024). Pendidikan Spiritual
dalam Membentuk Akblak Anak Perspektif Al-Quran.
Attalim: Jurnal Kependidikan, 6(1), 70-385.
http://ejournal.an-
nadwah.ac.id/index.php/Attalim/article/view/725

Setiawan, A., & Karim, M. (2020). Peran Pendidikan Agama
dalam  Mencegabh  Tindakan — Korupsi:  Tinjaunan
Psikopedagogik Islam. Jurnal Pendidikan Karakter, 10(3),
389-402.
https://journal.uny.ac.id/index.php/jpka/article/view/34820

56


http://ejournal.an-nadwah.ac.id/index.php/Attalim/article/view/725
http://ejournal.an-nadwah.ac.id/index.php/Attalim/article/view/725

Implememasi Model Fxperieniial Learning
pada Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam umuk Generasi 7:

Tinjauan Swudi Liveraiur

Safitriana Bey, M.Pd"!
Politeknik Negeri Sriwijaya

“Experiential Learning PAI untuk Generasi Z yaitu
mengintegrasikan pengalaman konkret dengan teknologi digital,
mendukung pembelajaran nilai-nilai Islam melalui

keterlibatan aktif dan pemikiran reflektif”

stilah Generasi Z (Gen Z) pertama kali dicetuskan oleh Neil

Howe dan William Strauss, penulis buku Generations: The
History of America’s Future, 1584 to 2069 pada tahun 1991. Gen Z
umumnya merujuk pada mereka yang lahir antara tahun 1997
hingga tahun 2012 (Pew Research Center, 2019). Generasi Z, yang
lahir dan tumbuh di era digital, memiliki karakteristik unik seperti
ketergantungan pada teknologi, preferensi terhadap pembelajaran
interaktif, serta kebutuhan akan relevansi praktis dari
pengetahuan yang diperoleh. Olehnya itu, mereka disebut dengan
digital native karena tumbuh dalam dimensi yang tidak terlepas
dari penggunaan internet, media sosial, dan berbagai teknologi

"' Dosen di jurusan Teknik Komputer Politeknik Negeri Sriwijaya
- Palembang, mengampuh mata kuliah Pendidikan Agama Islam. Penulis
lahir di Ambon, 22 Januari 1999. Meraih dan menyelesaikan gelar S1
(2016-2019) dan S2 (2020-2022) di program studi Pendidikan Agama
Islam, Institut Agama Islam Negeri Ambon.

57



lainnya dalam menjalani kehidupan sehari-hari (Tuada dan
Raihani, 2025:225).

Pada konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), pembelajaran
menuntut pendekatan pedagogis yang tidak hanya menekankan
hafalan teks keagamaan, tetapi juga mampu menghubungkan
nilai-nilai Islam dengan realitas kehidupan sehari-hari yang
terintegrasi dengan penggunaan teknologi. Tantangan utama yang
dihadapi pendidik adalah menjembatani kesenjangan antara
metode tradisional—yang cenderung satu arah—dengan dinamika
generasi yang lebih responsif terhadap experiential engagement
(keterlibatan langsung peserta dalam pengalaman nyata). Jika tidak
diadaptasi, dikhawatirkan PAI akan kehilangan daya tarik dan
efektivitasnya dalam membentuk akhlak dan pemahaman
keagamaan yang mendalam.

Esensi pembelajaran PAI tidak hanya terletak pada
penguasaan konsep, tetapi juga pada pembentukan karakter
(akblakul karimah) yang memerlukan proses refleksi, praktik, dan
interaksi sosial. Studi-studi terdahulu (misalnya, penelitian
Ma’arif, 2019; Hasanah, 2021) mengungkap bahwa minimnya
model pembelajaran berbasis pengalaman (experience-based
learning) menjadi penyebab rendahnya keterlibatan peserta didik
dalam mata pelajaran PAI Terobosan metodologis yang mampu
mengintegrasikan teori keagamaan dengan konteks aktual generasi
Z harus selalu dikaji. Olehnya itu, diperlukan beberapa kecakapan
pendidik untuk memilih suatu model pembelajaran yang tepat,
baik untuk materi atau pun situasi dan kondisi pembelajaran saat
itu. Salah satu upaya yang dilakukan dengan menerapkan model
pembelajaran  berbasis pengalaman (Experiental learning).
Experiential Learning Theory (ELT) yang dikembangkan oleh
David Kolb sekitar awal tahun 1980-an, yang menekankan pada
sebuah model pembelajaran yang holistik dalam proses belajar.
Dalam experiental learning, pengalaman mempunyai peran
sentral dalam proses belajar. Dalam teori experiential learning,
belajar merupakan proses dimana pengetahuan diciptakan melalui

58



transformasi pengalaman (experience) (Widyaningtyas dan Farid,
2014:241).

Kolb dalam Nahwiyah menuturkan experiential learning
merupakan sebuah model holistik dari proses pembelajaran
dimana manusia belajar, tumbuh dan berkembang. Penyebutan
istilah experiential learning dilakukan untuk menekankan bahwa
experience (pengalaman) berperan penting dalam proses
pembelajaran dan membedakannya dari teori pembelajaran
lainnya seperti teori pembelajaran kognitif ataupun behaviorisme.
Experiential Learning merupakan pendekatan yang dipusatkan
pada peserta didik yang dimulai dengan landasan pemikiran
bahwa pembelajaran terbaik berasal dari pengalaman (Anggreni,
2017: 188). Kolb membagi model pembelajaran experiential
learning terdiri dari empat tahap pembelajaran nyata, yaitu:
Pengalaman konkret (concrete experience), observasi reflektif
(reflect  observation),  konseptualisasi  abstrak  (abstrak
conceptualiation), dan eksperimentasi aktif (active experiment).
Pada experiental learning peserta didik diarahkan agar mampu
merefleksikan pengalaman, memproses koneksi baru dan berusaha
untuk menerapkan pengetahuan yang ditransformasikan sehingga
peserta didik memperoleh makna baru dan dapat diaplikasikan
pada moment yang tepat. Demikian, jika peserta didik hanya
berpartisipasi dalam aktvitas pembelajaran bukanlah termasuk
experiental learning.

Implementasi experiental learning dalam pembelajaran PAI
bagi generasi Z dapat dilaksanakan dengan memanfaatkan gaya
belajar secara audio visual yakni pembelajaran berbasis media
digital. Penggunaan media (teknologi) audio visual seperti video
tutorial, animasi, infografis, bahkan platfrom media sosial
membuka ruang bagi peserta didik untuk mengaitkan materi yang
dipelajari dengan situasi nyata dalam kehidupan sehari-hari (Urba,
dkk., 2024: 54), tanpa harus meninggal kecenderungan mereka
dalam menggunakan teknologi

Generasi Z cenderung lebih menyukai pembelajaran yang
interaktif, yang memungkinkan mereka berpartisipasi secara aktif

59



dalam proses belajar. Mereka tidak hanya ingin mendengarkan,
tetapi juga ingin terlibat dalam kegiatan yang menstimulasi
pemikiran kritis dan eksplorasi diri. Misal, pembelajaran PAI
dengan tema peradaban Islam dapat yang menggunakan visualisasi
konsep-konsep agama, cerita-cerita Islami, atau animasi yang
menggambarkan sejarah Islam dengan memanfaatkan VR (Virtual
Reality), AR (Augmented Reality), atau video dokumenter dari
platform seperti Youtube, Instragram, dan lainnya, hal ini
memadukan unsur teknologi digital dan menciptakan pengalaman
baru bagi peserta didik, meskipun tidak ada interaksi fisik
langsung, pengalaman visual dan imersif yang ditawarkan oleh
teknologi ini dapat meningkatkan daya tarik dan pemahaman

mereka terhadap materi tersebut.

Tabel 1. Simulasi rancangan pembelajaran Peradaban Islam

menggunakan model Experiental Learning dengan memadukan

peserta didik
menjelajahi situs-
situs bersejarah

teknologi digital.
Tahap Media dan Karakteristik
Experienti Kegiatan Teknologi yang Gen-Z yang
al Pembelajaran Digunakan Diperhatikan
Learning
1. Concrete | 1. Menonton video Video animasi Gen-Z lebih suka
Experience atau dokumenter atau pengalaman visual
(Pengalama mengenai dokumenter. dan interaktif yang
nKonkret) | peradaban Islam. Menggunakan langsung menarik
atau Virtual Reality perhatian mereka.
2. Simulasi virtual | atau Augmented
peradaban Islam Reality yang
untuk membawa tersedia,

2. Reflective 1. Merenung Canva untuk Gen-Z cenderung
Observation |  tentang dampak membuat menganalisis dan
(Observasi peradaban Islam infografis. berdiskusi,
Reflektif) dalam kehidupan e-Noted untuk mencari makna
modern. mendokumentas dari pengalaman
2. Menulis refleksi i hasil diskusi. yang mereka alami.

60




atau diskusi
kelompok.

3. Abstract | 1. Membuat mind Coggle untuk Gen-Z mudah
Conceptuali | map atau diagram mind map. menghubungkan
gation tentang kontribusi Google ide melalui
(Konseptua | peradaban Islam. Workspace visualisasi yang
lisasi 2. untuk jelas dan

Abstrak) Mengembangkan kolaborasi. terstruktur.
ide atau teori
berdasarkan
observasi.
4. Active 1. Membuat cerita Canva untuk Gen-Z menyukai
Experiment | pendek, vlog atau mendesain eksperimen
ation poster tentang infografis berbasis proyek
(Eksperime kontribusi Aplikasi video dan kolaborasi
ntasi Aktif) peradaban Islam sederhana. interaktif yang
2. Membuat Media sosial memberikan
unggahan edukatif seperti mereka
di media sosial Instagram, kesempatan untuk
(Instagram, Youtube. berkreasi dan
Youtube, dsb) berkomunikasi
untuk secara digital.
menyebarkan
informasi tentang
peradaban Islam.

Kunci keberhasilan implementasi terletak pada dukungan
pendidik sebagai fasilitator yang mampu memadukan muatan
keagamaan dengan teknologi secara kreatif, serta pemilihan zools
digital yang user-friendly dan sesuai konteks sosial-budaya peserta
didik. Evaluasi tidak hanya berfokus pada produk akhir, tetapi
juga pada proses berpikir kritis, kolaborasi, dan internalisasi nilai-
nilai Islam yang tercermin dalam aktivitas harian peserta didik.
Meski memiliki banyak kelebihan, pendekatan Experiental
learning bagi generasi Z yang menggunakan perangkat teknologi
digital ini tentu menghadapi beberapa kelemahan, seperti
ketergantungan pada infrastruktur digital, potensi gangguan dari
media sosial, kesengjangan penggunakan teknologi baik pendidik

61



maupun peserta didik, serta perlunya pelatihan bagi pendidik
untuk menggunakan alat-alat tersebut tools secara optimal.
Tantangan terbesar adalah menjaga keseimbangan antara aspek
edukasi dan hiburan agar pembelajaran tetap berbasis keilmuan
tanpa kehilangan daya tariknya. Dengan inovasi yang terus
diperbarui, pendekatan ini diharapkan mampu menjadi solusi

yang adaptif untuk pendidikan agama di era digital.

Daftar Pustaka

Anggreni. 2017. Experiental Learning (Pembelajaran Berbasis
Mengalami). At-Thullab: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah
Ibtidaiyah. Vol 1 No 2, e-ISSN: 2621-895X.

Dimock, Michael. 2019. Defining generations: Where Millennials
end and Generation Z begins. (online) diakses pada laman
https://www.pewresearch.org/short-
reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-
begins/.

Tuada, Nisrina Jinan. Raihani, Najwa Putri. 2025. Generasi,
Tantangan dan Peluang bagi Pendidikan. Cendekia: Jurnal
Ilmu Sosial, Bahasa dan Pendidikan. Vol S No 1, e-ISSN:
2962-4797.

Urba, Manjillatul. Ramadhani, Annisa. Afriani, Arikah Putrih.
Ade Suryanda. 2025. Generasi Z: Apa Gaya Belajar yang Ideal
di Era Serba Digital. Diajar: Jurnal Pendidikan dan
Pembelajaran. Vol 3 No 1, e-ISSN: 2810-0417.

Widyaningtyas, Diva. Farid, M. 2014. Pengaruh Experiental
Learning Terhadap Kepercayaan Diri dan Kerjasama Tim
Remaja. Persona: Jurnal Psikologi Indonesia. Vol 3 No 3, e-
ISSN: 2615-5168.

62


https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins/

Pendekaian Terimegrasi
dalam Pembelajaran PAI

Dea Tara Ningtyas, M.Pd"

Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung

“Pendekatan Terintegrasi dalam Pembelajaran PAI dapat
menciptakan pengalaman belajar yang bolistik dan
mengembangkan pemabaman yang lebib dalam tentang ajaran Islam
melalui konteks yang relevan dan aplikatif”

endekatan terintegrasi dalam Pendidikan Agama Islam (PAI)

merujuk pada metode pengajaran yang menyatukan berbagai
aspek pendidikan, baik spiritual, moral, sosial, maupun akademis,
dalam satu rangkaian proses pembelajaran. Dalam pendekatan ini,
materi ajaran Islam tidak diajarkan secara terpisah, tetapi
diintegrasikan dengan pelajaran lain, seperti ilmu pengetahuan,
seni, dan budaya, sehingga siswa dapat memahami dan
mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam konteks yang lebih luas.
Pendekatan terintegrasi dalam pengembangan kurikulum pada
abad 21 dapat memberikan manfaat yang signifikan bagi
pendidikan. Pendekatan ini dapat membantu siswa untuk
mengembangkan keterampilan seperti pemecahan masalah,
berpikir kritis, kerja sama, komunikasi, kreativitas, dan beradaptasi
dengan cepat pada situasi yang berubah (Atik Puspita Rini et al,

"2 Penulis lahir di Lampung, 04 Maret 1994. Penulis merupakan
Dosen Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung dalam bidang ilmu
Pendidikan Agama Islam, penulis menyelesaikan gelar Sarjana di UIN
Raden Intan Lampung (2015) dan menyelesaikan gelar Magister di UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta (20017).

63



2023: 171-82). Pendekatan integratif dan pendekatan holistik
memiliki hubungan yang erat, meskipun keduanya memiliki fokus
yang sedikit berbeda. Pendekatan integratif dapat menggunakan
prinsip-prinsip holistik untuk menggabungkan metode yang
berbeda, sehingga membantu menjelaskan keseluruhan kondisi
seseorang atau suatu sistem.

Pendidikan holistik integrative dalam perkembangan
pendidikan menemukan arti sendiri bagi perkembanga
pendidikan, pendidikan holistik integratif dalam kaitannya
dengan tren pendidikan saat ini adalah mengaitkan pendidikan
umum dengan pendidikan agama schingga tidak ada pemisahan
antara pelajaran umum dengan pelajaran agama. Pendidikan
holistik dan integratif adalah pendidikan yang meliputi segala
aspek yang mencakup seluruh potensi manusia secara seimbang
dan utuh keterkaitan antara mata pelajaran, unsur pendidikan,
paradigma dan kegiatan, yang berorientasi untuk kesiapan hidup
dan akhirat.

Pendidikan holistik integrative sangat penting untuk
diterapkan di sekolah karena pendekatan ini berfokus pada
pengembangan seluruh aspek diri siswa, baik dari segi akademis,
emosional, sosial, maupun fisik (Siti Fatimah and Sri Sumarni,
2024:106). Dalam pendidikan konvensional, sering kali penekanan
hanya diberikan pada prestasi akademis tanpa memperhatikan
perkembangan aspek lainnya. Padahal, untuk membentuk
individu yang seimbang dan berkualitas, semua aspek tersebut
harus dikembangkan secara bersamaan.

Tujuan dari pembelajaran terintegrasi yang holistik tidak lain
untuk menciptaan pembelajaran sehingga pemandangan yang
terkotak-kotak dapat diatasi, lebih lajut pembelajaran seperti ini
akan membuat peserta didik lebih arif dan bijaksana dalam
menyikapi masalah dan mampu memahaminya dengan prinsip
dan konsep yang telah diajarkan (M. Slamet Yahya dan Dede
Wahyu Setyadi, 2024). Urgensi penerapan pendidikan holistik
integratif di sekolah menjadi semakin relevan di tengah tantangan
globalisasi dan perkembangan teknologi yang pesat, yang

64



menuntut kompetensi lebih dari sekadar kemampuan akademis.
Salah satu alasan utama mengapa pendidikan holistik integratif
mendesak untuk diterapkan adalah untuk mempersiapkan siswa
menghadapi dinamika kehidupan yang kompleks. Dengan
pendekatan ini, siswa tidak hanya dibekali dengan pengetahuan
akademis, tetapi juga keterampilan hidup seperti kemampuan
berkomunikasi, berkolaborasi, berpikir kritis, dan kreatif.
Pendidikan holistik integratif juga menekankan pentingnya
kesejahteraan emosional dan mental siswa, yang merupakan aspek
krusial dalam membentuk individu yang mampu menghadapi
tekanan serta tantangan hidup.

Ciri-ciri pendekatan terintegrasi dalam pendidikan, termasuk
dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), antara lain:

1. Keterkaitan Antarmateri: Materi ajaran terhubung
dengan disiplin ilmu lain, menciptakan hubungan yang
saling memperkaya pemahaman siswa.

2. Pembelajaran Holistik: Mendorong pengembangan semua
aspek siswa, termasuk aspek kognitif, afektif, dan
psikomotor.

3. Relevansi Konteks: Mengaitkan pembelajaran dengan
situasi dan tantangan kehidupan nyata, sehingga siswa
dapat melihat aplikasinya.

4. Aktivitas Partisipatif: Mendorong keterlibatan aktif siswa
melalui diskusi, proyek kelompok, dan praktik nyata.

5. Pendekatan Multidisipliner: Menggunakan berbagai
metode dan teknik dari berbagai disiplin ilmu untuk
memperkaya pengalaman belajar.

6. Pembangunan Karakter: Menekankan pada penanaman
nilai-nilai moral dan etika yang sesuai dengan ajaran
agama.

7. Pembelajaran Berbasis Masalah: Menggunakan masalah
nyata sebagai bahan ajar untuk melatih siswa dalam
menerapkan pengetahuan yang diperoleh.

65



Prinsip-prinsip pendekatan terintegrasi dalam pendidikan,
termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI), diantaranya meliputi
interkonektivitas. Interkonektivitas mengakui bahwa berbagai
disiplin ilmu saling terkait dan dapat saling memperkaya. Materi
tidak diajarkan secara terpisah, melainkan saling menjelaskan.
Pendekatan ini menggunakan tema tertentu yang relevan untuk
menghubungkan berbagai mata pelajaran, di mana semua materi
ajaran disampaikan dalam konteks tema yang sama (Uslan dan
Nuriyah, 2018: 63-67). Amie dan Khairunnas menegaskan bahwa
konsep pendidikan yang diterapkan saat ini terkadang hanya
berdasarkan pada pendekatan keilmuan tertentu saja. Seperti
pendekatan psikologi, ekonomi, social yang juga sangat parsial.
Keadaan ini menyebabkan pendidikan menjadi terfragmentasi,
mengingat setiap keilmuan cenderung bersifat spesifik, dan
mengutamakan pendekatannya sendiri. Hal ini berbeda dengan
pendekatan agama (Islam) yang melihat suatu masalah secara utuh
sebagai sebuah system yang hidup dan terintegrasi, terrelasi, dan
terkoneksi. Oleh karena itu, gagasan pendidikan yang bersifat
Holistik yang berdasarkan pada pendekatan agama penting
dilakukan. Hal yang demikian terjadi, karena hanya agama (Islam)
yang memiliki pandangan yang Holistik (Amriah Malili, dkk:
2022).

Adapun contoh interkonektivitas dalam pembelajaran

adalah:

Tema Lingkungan

PAI: Diskusi mengenai ajaran Islam tentang menjaga
lingkungan, seperti merawat bumi sebagai amanah.

Sains: Mempelajari ekosistem dan dampak pencemaran

terhadap lingkungan.

Geografi: Mempelajari tentang keberagaman flora dan fauna
yang ada di lingkungan sekitar.

66



Proyek: Siswa melakukan kegiatan penghijauan, seperti
menanam pohon, sambil mendiskusikan ajaran Islam tentang
menjaga lingkungan

Tema Kesehatan dan Kebersihan

PAI: Mengajarkan pentingnya menjaga kebersihan sebagai
bagian dari iman.

Biologi: Mempelajari  tentang kesehatan tubuh dan
pentingnya pola hidup sehat.

Keterampilan  Hidup: Mengajarkan cara pembuatan
antiseptik alami atau membiasakan diri dengan perilaku hidup
bersih.

Upaya-upaya mengaitkan berbagai disiplin ilmu dan topik
dalam kegiatan pembelajaran, siswa dapat memahami hubungan
yang lebih dalam antara materi, sehingga pembelajaran menjadi
lebih bermakna dan aplikatif. Selain itu pendekatan terintegrasi ini
juga perlu didukung oleh semua pihak baik lingkungan keluarga,
sekolah dan Masyarakat untuk mencapai hasil yang optimal (Dea
Tara Ningtyas, dkk, 2023: 330-335).

Daftar Pustaka

Malili, Amriah., Hasbian Setiawati, Yanti., and Primarnie, Amie.,
2022. Implementasi Pendidikan Holistik Islami Pada
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di Sekolah Dasar
Muhammadiyah Bojong Gede Bogor, Jurnal Dirosah
Islamiyah S, no. 1 95-121,
https://doi.org/10.47467/jdi.v5i1.1763.

Puspita Rini, Atik et al. 2023. Pendekatan Terintegrasi Dalam
Pengembangan Kurikulum Abad 21, Jurnal Ilmiab
Pendidikan  Holistik  (JIPH) 2, no. 2: 171-82,
https://doi.org/10.55927/jiph.v2i2.3942.

67


https://doi.org/10.47467/jdi.v5i1.1763
https://doi.org/10.55927/jiph.v2i2.3942

Tara Ningtyas, Dea., Amrin Hakim, M., Septiana Rachman, Evy.
2023. Upaya Guru Pendidikan Agama Islam dalam Membina
Akhlak Siswa Broken Home, Attractive : Innovative
FEducation Journal Vol. 5 No. 1, 1SSN : 2685-6085

Slamet Yahya, M dan Wahyu Setyadi, Dede. 2024. Pendekatan
Holistik Integratif Dalam Pembelajaran PAI, Pendas: Jurnal
Ilmiah Pendidikan Dasar 09, no. 2

Fatimah, Siti and Sumarni, Siti. 2024. A Holistic Approach To
Islamic Basic Education: Synthesizing the Development of
Students’ Potential From Intellectual, Spiritual and
Emotional Aspects, Pionir: Jurnal Pendidikan 13, no. 2: 106,

Uslan dan Nuriyah. 2018. Model Student Centered Learning ( Scl
) Di Sekolab Dasar (Sd)” 3, no. 1: 63-67.

68



BAB I

Peran Pendidikan Agama
Islam dalam Membemuk
Karakier Generasi Fmas



Swreategi Varialif dalam Pembelajaran PAl
di Sekolah Menengah Permiama

Dr. Aisyah Maawiyah, M.Ag"
UIN Sultanah Nahrasiyab Lhoksenmawe

“Strategi Variatif merupakan serangkaian rencana dan
taktik gurn dalam proses pembelajaran dengan mengunakan
beberapa strategi, sehingga tercapai tujuan pembelajaran,
baik ranab afektif, kognitif dan psykomorik”

embelajaran  merupakan  proses  belajar  mengajar,

membimbing, mendidik dan mengarahkan siswa (peserta
didik) kearah kedewasaan, baik ranah sikap, pengetahuan maupun
ketrampilan yang dilaksanakan untuk mencapai tujuan yang ingin
diharapkan, sechingga pembelajaran menjadi lebih bermakna.
Mengajar adalah proses membimbing dan kegiatan belajar, bahwa
kegiatan belajar mengajar lebih bermakna, apabila terjadi interaksi
antara guru dan siswa dalam proses pembelajaran (Mayasari &
Arifudin, 2023). Justru itu, sangat penting bagi setiap pendidik,
untuk memahami penggunaan strategi yang tepat dan relevan
dengan materi dalam proses pembelajaran, supaya dalam proses

3 Penulis Lahir di Mon Geudong Lhokseumawe, 10 Agustus 1964,
adalah Dosen pada Program Studi Pendidikan Agama Islam Fakultas
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan dan Pascasarjana UIN Sultanah
Nahrasiyah Lhokseumawem Menyelesaikan Studi S1 pada Jurusan
Tadris di Fakultas Tarbiyah tahun 1988, menyelesaikan S2 pada Program
Studi Dirasah Islamiyah, Pada IAIN Ar- Raniry Banda Aceh tahun 2008,
dan menyelesaikan S3 pada Prodi Pendidikan Agama Islam UIN Ar-
Raniry tahun 2017.

70



mendidik, bimbingan di lingkungan belajar, sehingga peserta didik
dapat memahami materi yang dijelaskan oleh guru. Penggunaan
Strategi yang tepat, menjadi salah satu faktor penting dalam proses
pembelajaran (Winda et al., 2021)

Strategi pembelajaran merupakan cara yang digunakan untuk
mengimplementasikan rencana yang telah disusun ke dalam
bentuk kegiatan nyata sehingga tujuan pembelajaran dapat dicapai
(Adawiyah et al., 2021). Mengajar yang efektif merupakan proses
mengajar yang sangat bergantung pada pemilihan dan penggunaan
metode pembelajaran (Samsinar, 2019). Secara umum strategi
pembelajaran, pada dasarnya mencakup empat hal utama, yaitu 1)
penetapan tujuan pengajaran khusus, yaitu gambaran dari
perubahan tingkah laku dan kepribadian peserta didik yang
diharapkan, 2) pemilihan sistem pendekatan belajar mengajar yang
dianggap paling efektif untuk mencapai tujuan, 3) pemilihan dan
penetapan prosedur, metode dan tehnik belajar mengajar yang
tepat yang dapat dijadikan pegangan dalam melaksanakan kegiatan
pengajaran dan, 4) penetapan kriteria keberhasilan proses belajar
mengajar sebagai pegangan dalam mengadakan evaluasi belajar
mengajar (Anissatul Mufarokah, 2013:32). Penggunaan strategi
yang bervariatif seperti contectual teaching learning, inquiry,
problem solving dan active learning menjadi sebuah solusi dalm
pembelajaran PAI di Sekolah Menengah Pertama, agar
penyampaian materi akan lebih mudah disampaikan oleh guru.
Maka dengan menggunakan strategi yang bervariatif tersebut
dalam pembelajaran, sehingga tujuan pembelajaran dapat tercapai
dengan sempurna, baik ranah afektif, kognitif maupun
psykomotorik.

Terkait hal tersebut, guru di Sekolah Menengah Pertama,
seharusnya menggunakan strategi variativ dalam proses
pembelajaran PAI, sehingga dalam proses pembelajaran PAI dapat
membangkitkan daya nalar siswa, kreatif dan termotivasi belajar.
Metode merupakan salah satu strategi atau cara yang digunakan
oleh guru dalam proses pembelajaran yang hendak dicapai,
semakin tepat metode yang digunakan oleh seorang guru maka

71



pembelajaran akan semakin baik (Cikka & Iksan Kahar, 2021).
Untuk mencapai hal tersebut maka seorang guru seharusnya
berusaha  mengurangi  metode  ceramah  dan  mulai
mengembangkan metode lain yang melibatkan siswa secara aktif.
Dalam proses pembelajaran guru harus selalu mencari cara baru
untuk menyesuaikan dengan situasi yang dihadapi. Metode variasi
digunakan dalam kegiatan pembelajaran adalah perubahan dalam
kegitan bertujuan untuk meningkatkan motivasi peserta didk serta
mengurangi kejenuhan dan kebosanan (Juliantika et al., 2023)

Melalui metode bervariasi diharapkan dapat mempengaruhi
prestasi siswa dan merangsang siswa untuk bertanya, sehingga
keterlibatannya dalam proses pembelajaran membuat siswa
berpartisipasi secara langsung sesuai dengan materi yang sedang
diajarkan oleh guru. Strategi variatif adalah suatu cara (thariqah)
atau usaha yang dilakukan guru secara bervariasi dalam
pembelajaran untuk menghasilkan pembelajaran yang berkualitas.
Maka seharusnya guru menggunakan Strategi yang bervariatif
dalam pembelajaran.Terkait hal tersebut, guru bidang studi PAI,
seharusnya menggunakan metode yang bervariativ dalam setiap
pertemuan misalnya metode ceramah, tanya jawab, diskusi dan
demontrasi, sechingga pemebelajaran berlangsung secara aktif dan
siswa sangat kreatif, baik dalam bertanya dan menjawab
pertanyaan guru, dan siswa mudah memahahi materi pelajaran
yang disampaikan guru. Maka dalam hal guru bidang studi PAI di
Sekolah menengah Pertama sudah menggunakan metode yang
bervariasi, sehingga siswa akan lebih cepat mengerti tentang
materi, misalnya guru menggunakan metode ceramah, tanya
jawab, metode demontrasi dan metode pemecahan masalah,
sehingga pembelajaran berlangsung secara aktif dan kreatif. Maka
dalam hal ini, guru seharusnya menggunakan strategi yang
bervariasi dalam pembelajaran PAI, misalnya menggunakan
Strategi CTL, berbasis temuan (discovery leraning),. berbasis
masalah (problem based learning) dan pembelajaran berbasis

proyek (project based learning).

72



Justru itu materi yang disampaikan kepada peserta didik
dapat memahaminya, sehingga dapat diaplikasi dalam
kehidupannya. Misalnya pada materi puasa, zakat fitrah dan maal
dan lain-lain. Maka metode yang digunakan secara bervariasi,
misalnya metode tanya jawab, ceramah, diskusi, berbasis temuan
(discovery leraning), berbasis proyek (project based learning), maka
pembelajaran berlangsung dengan aktif dan kreatif, sehingga
tercapai tujuan yang diharapkan, juga sesuai dengan kurikulum
merdeka. Dalam hal ini, kurikulum merdeka, sangat
mengutamakan ranah sikap (Afektif) yang diaplikasikan dengan
cara integrative, juga ranah kognitif dan ranah psikomorik. Oleh
karena itu, seorang guru seharusnya menggunakan strategi yang
bervariasi dan juga relevan dengan materi pembelajaran PAI, agar
yang disampaikan kepada siswa mencapai hasil yang maksimal.
Maka dalam hal ini, materi agama pendidikan Islam melibatkan
seluruh jiwa raga peseerta didik, maka keasadaran beribadah
meliputi ranah afektif, kognitif dan motorik, Keterlibatan fungsi
ranah afektif terlihat dalam pengalaman kepada Allah, rasa
keagamaan dan rasa kerinduan kepada Allah. Maka dalam hal ini,
aspek kognitif nampak pada keimanan dan kepercayaan kepada
Allah Swt, sedangkan ranah motorik nampak pada perbuatan dan
gerakan tingkah laku siswa pada aspek keagamaan.

Daftar Pustaka

Adawiyah, F., Tinggi, S., Tarbiyah, I., & Diniyyah, A.-A. (2021).
Variasi Metode Mengajar Gurn Dalam Mengatasi
Kejenuban Siswa Di Sekolah Menengah Pertama. 2(1).
https://e-journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis

Cikka, H., & Iksan Kahar, M. (2021). Strategi Guru Dalam
Meningkatkan Interaksi Dan Minat Belajar Terbadap
Keberbasilan ~ Peserta  Didik ~ Dalam — Menghadapi
Pembelajaran Tatap Muka Di Masa Pandemi Covid 19.
4(2), 9-18.

73


https://e-journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis

Juliantika, J., Rohmah, H. N., Putri N, S. R., & Al Munawaroh, S.
Z. (2023). Urgensi Penguasaan Penerapan Variasi dalam
Pembelajaran untuk Menumbuhkan Motivasi Belajar Siswa
Sekolah Dasar. Journal on Education, 5(2), 1718-1726.

Mayasari, A., & Arifudin, O. (2023). Penerapan Model
Pembelajaran Nilai Melalui Pendidikan Agama Islam Dalam
Membentuk  Karakter Siswa. In  Antologi Kajian
Multidisiplin Ilmu (Al-Kamil) (Vol. 1, Issue 1).

Musri, N. A., & Adiyono, A. (2023). Kompetensi Guru Mata
Pelajaran Fiqih dalam Meningkatkan Keunikan Belajar.
Jurnal Ilmu Manajemen Dan Pendidikan (JIMPIAN), 3(1),
33-42.

Saleh, M. (2013). Strategi Pembelajaran Figh Dengan Problem-
Based Learning. Jurnal Ilmiah Didaktika, 14 (1), 190-220.

Samsinar. (2019). Urgensi Learning Resources (Sumber Belajar)
Dalam Meningkatkan Kualitas Pembelajaran.
Didaktika:JurnalKependidikan, Fakultas TarbiyahIAIN
Bone, Vol. 13, No. 2, Desember, Vol.13(No. 2).

Winda, Singgarani, A., Arifin, Z., & Fathurrohman, N. (2021).

Implementasi Metode Wafa pada Pembelajaran Tahsin Al-
Qur’an. In Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 8, Issue 2)

74



Filika Akademik dalam
Membangun Bangsa yvang Lehih Baik

Dr. Maulida, M.Ed*
Institut Agama Islam Negeri Takengon

“Etika akademik sangat penting untuk menentukan kualitas
keilmuan seseorang sebingga etika akademik penting untuk
membangun bangsa yang lebib baik”

Etika adalah ilmu tentang apa yang baik dan apa yang buruk,
tentang hak dan kewajiban moral (akhlak). Akademik
berkaitan dengan ilmiah atau ilmu pengetahuan. Ilmu merupakan
segala bentuk pengetahuan yang dimiliki seseorang yang berguna
bagi manusia dalam kehidupannya untuk masa sekarang dan masa
mendatang. Ilmu adalah pengetahuan tentang suatu bidang yang
disusun secara bersistem menurut metode tertentu; Kepandaian
atau pengetahuan tersebut bisa dalam bidang pengetahuan lahir,
bathin, duniawi, maupun akhirat. Seseorang yang mempunyai
ilmu harus sudah seharusnya mempunyai etika atau moral (akhlak)
yang baik pula, supaya ilmunya tersebut bisa bermanfaat bagi
orang lain dan menjadi berkah. Semakin cerdas seseorang maka
harus semakin baiklah perbuatannya dan semakin harus

'*Penulis lahir di Aceh Tengah, 1 Maret 1985, merupakan Dosen
di Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah IAIN
Takengon, menyelesaikan studi S1 di Jurusan Tarbiyah STAI Gajah
Putih Takengon tahun 2007, menyelesaikan S2 di Universiti Pendidikan
Sultan Idris Malaysia Prodi Pengurusan dan Perkembangan Kurikulum
tahun 2010, dan menyelesaikan S3 Prodi Pendidikan Islam Pascasarjana
UIN Sumatera Utara Medan tahun 2022.

75



bertanggungjawab, berbudi pekerti, bermoral, berakhlak mulia
terhadap ilmu yang dimilikinya, karena ilmunya tersebut akan
dipertanggungjawabkan dihadapan Allah Swt., nantinya. Saat ini
hal semacam itu sudah mulai memudar. Orang yang berilmu
belum tentu mempunyai etika (akhlak) yang baik. Hal ini ditandai
dengan banyaknya jumlah kasus pelanggaran etika akademis yang
cenderung meningkat dari waktu ke waktu.

Ilmu bukan lagi sarana yang membantu manusia mencapai
tujuan hidupnya, namun juga menciptakan tujuan hidup itu
sendiri. Manusia sering dihadapkan dengan situasi yang tidak
bersifat manusiawi, terpenjara dalam kisi-kisi teknologi, yang
merampas kemanusiaan dan kebahagiaannya. Maka, ilmu harus
berlandaskan asas-asas moral. Tahap tertinggi dalam kebudayaan
moral manusia adalah ketika menyadari bahwa seharusnya
mengontrol pikiran sendiri. Ilmu secara moral harus ditujukan
untuk kebaikan manusia tanpa merendahkan martabat atau
mengubah hakikat kemanusiaan (Suriasumantri, 2009: 229-235).

Faktor-faktor sosial yang telah mendorong seseorang dalam
mengabaikan etika akademik.

1. Lemahnya moral (akhlak)

Etika akademis seharusnya diterapkan secara baik dalam
berbagai kegiatan bersifat akademisi maupun dari berbagai
unsur kegiatan berkaitan dengan dunia lembaga pendidikan
baik di sekolah, madrasah maupun perguruan tinggi. Dalam
menerapkan etika akademis berarti seseorang harus mentaati
nilai moral sosial budaya yang telah disepakati bersama. Etika
sangat penting untuk menentukan kualitas keilmuan
seseorang. Etika (akhlak) ini berkaitan dengan ibadah atau
akhlak kepada Allah Swt., akhlak kepada Nabi dan Rasul,
akhlak kepada makhluk ciptaan Allah Swt. Lemahnya moral
(akhlak) seseorang akan menyebabkan ia mengabaikan etika
akademik. Etika (adab) sebagai pengetahuan yang
menghindarkan seseorang dari segala macam kesalahan (Hasan
Asari, 2017:81). Seseorang yang tidak mempunyai etika (adab)

76



maka ja akan mudah melakukan hal-hal yang tidak baik atau
salah. Tanpa landasan moral maka ilmuan mudah sekali
tergelincir dalam melakukan prostitusi intelektual.

2. Ekonomi (kebutuhan)

Orang yang berilmu memanfaatkan ilmunya untuk
kebutuhan hidupnya schari-hari. Terkadang seseorang
mengabaikan etika akademis dalam memenuhi hal tersebut.
Tuntutan kebutuhan ekonomi yang semakin meningkat
sehingga ia malu jika tidak bisa memenuhi kebutuhan itu
semua. Terkadang manusia tidak mempertimbangkan apakah
dalam memenuhi kebutuhan tersebut sumbernya halal atau
tidak. Era globalisasi mempengaruhi budaya material,
individual dan hedonis yang akan mempengaruhi pola hidup
dan perilaku masyarakat. Budaya material terjadi karena
kebutuhan hidup semakin meningkat, jadi seseorang bergaya
hidup konsumtif. Budaya individualis, ditandai dengan
semakin meningkatnya pemuasan ego manusia, kurang
perhatian antara individu dengan individu lain, terjadinya
kemiskinan dan kebodohan. Budaya hedonisme, adalah
keinginan untuk mencapai kenikmatan hidup meningkat
(Daulay, 2016: 182-183). Padahal seharusnya seseorang itu
harus malu jika dalam memenuhi kebutuhan hidupnya
melakukan hal-hal yang melanggar aturan, etika dan berbuat
tidak baik. Malu merupakan tanda keimanan seseorang dan
sifat mulia yang perlu dimiliki seseorang dalam berbuat tidak
baik. Malu membuat kemungkaran, tindakan yang tidak
disukai oleh Allah Swt., Malu akan membawa seseorang
kepada sifat sopan santun, malu melakukan hal-hal yang
mengakibatkan aib bagi dirinya, keluarganya dan orang lain
(Nizar, dkk., 2019: 144).

3. Psikologi

Jiwa seseorang yang lemah atau tidak stabil menyebabkan
seseorang mengabaikan etika akademik. Kurangnya kesadaran
dalam diri seseorang untuk mengontrol jiwa dan hati

77



nuraninya untuk tidak berbuat hal-hal yang tidak baik.
Psikologi adalah ilmu pengetahuan berkaitan dengan
kehidupan mental, seperti pikiran, persepsi, kemauan,
perhatian, ingatan dan intelegensi. Psikologi studi tentang
jiwa (psyche), kesadaran dan proses mental berkaitan dengan
jiwa (Abuddin Nata, 2018: 10). Psikologi penting dalam
memberikan pencerahan pikiran manusia dan memperkaya
jiwa masyarakat karena berkaitan dengan jiwa atau hati nurani
(qalbu) seseorang. Jika jiwa atau hati nurani (galbu) ini
dibersihkan dari segala dosa dan maksiat, dan senantiasa
berzikir kepada Allah Swt., maka akan dapat menerima ilmu
pengetahuan dengan baik dan bisa memanfaatkannya dengan
baik, sehingga terhindar dari pelanggaran etika akademis.

4. Sosial

Seseorang cenderung ingin dihargai oleh orang lain atau
masyarakat di sekitarnya. Seseorang cenderung mengagungkan
gelar formal akademiknya. Jika seseorang mempunyai gelar
akademik formal yang tinggi, maka ia akan dihargai,
dihormati, dan disegani oleh orang lain dalam masyarakat.
Begitu juga sebaliknya jika seseorang tidak punya gelar
akademik, maka dalam masyarakat ia tidak dihargai oleh orang
lain. Padahal belum tentu orang yang punya gelar itu lebih
baik dari orang yang tidak punya gelar. Padahal gelar,
pekerjaan, dan penghasilan itu tidak bisa menentukan
kebahagiaan seseorang. Terkadang seseorang tidak mau
dipermalukan oleh orang lain, sehingga ia tidak sabar, tidak
kuat dan mudah tergoda kemudian mengambil jalan pintas
untuk melakukan hal yang tidak baik, supaya ia dihargai oleh
orang lain. Sehingga terjadilah pelanggaran etika akademik
karena faktor lingkungan sosial dan lemahnya akhlak dalam
diri seseorang.

Akibat-akibat yang ditimbulkan dari lemahnya etika
akademik terhadap pembangunan bangsa yaitu (1) Adanya plagiasi
dalam karya ilmiah, baik dalam pembuatan skripsi, tesis, disertasi,
dan jurnaljurnal ilmiah. (2) Adanya gratifikasi. Gratifikasi ini

78



terjadi dalam dunia kerja jika seseorang menjadi pimpinan.
Gratifikasi dalam penerimaan pegawai, gratifikasi saat lebaran. (3)
Munculnya kebohongan, kecurangan, penipuan, pencurian, dan
lain sebagainya dalam kehidupan sosial, ekonomi, dan pendidikan.
(4) Kaburnya nilai-nilai etika, moral dan akhlak dalam kehidupan
masyarakat karena tidak mengindahkan nilai-nilai agama Islam
yang sesuai dengan Al- Qur’an dan Hadis, tidak mengindahkan
nilai kerja keras, dan nilai kejujuran. (5) Tidak adanya rasa malu
dalam diri seseorang untuk mengerjakan perbuatan yang tidak
baik, seperti pelanggaran etika akademis. (6) Melemahnya budaya
dan moral individu atau seseorang mengakibatkan melemahnya
moral dan budaya bangsa dalam menghadapi era globalisasi. (7)
Sumber Daya Manusia yang tidak berkualitas sehingga tidak
mampu bersaing dengan yang lain.

Langkah-langkah kongkrit dalam mencegah pelanggaran
etika akademik dalam membangun bangsa yang lebih baik bisa
dilakukan melalui: 1) Membangun kesadaran diri sendiri,
keluarga, dan masyarkat. Hal ini dilakukan dengan cara
meningkatkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah Swrt.,
membiasakan diri dengan sifat-sifat terpuji dan menjauhkan diri
dari sifat-sifat yang buruk, menjaga jiwa dan hati nurani agar
selalu tenang dengan cara selalu melaksanakan shalat wajib
maupun sunah, berzikir, membaca Al-Qur’an, bersedekah,
bersikap jujur, mempunyai rasa malu, mendisiplinkan diri dengan
hal yang baik, melaksanakan perintah Allah Swt., dan menjauhi
larangan-Nya. (2) Membangun sikap ilmiah. Menumbuhkan
semangat ilmiah dalam aktivitas sehari-hari. Mengedepankan etika
akademis (nilai-nilai agama, kerja keras, kejujuran, rasa malu,
akhlakul karimah, etika) dalam dunia keilmuan. (3) Pendidikan
moral berbasis akhlakul karimah. Pendidikan akhlakul karimah
dimulai dari lingkungan keluarga, sekolah/madrasah dan
masyarakat. Pendidikan moral (akhlak) harus sesuai dengan Al-
Qur’an dan Hadis. Setiap orang harus didik untuk berakhlak baik,
dan melaksanakan perintah Allah Swt., serta menjauhi larangan-
Nya. Orang tua menjadi panutan bagi anak-anaknya, guru menjadi

79



suri tauladan bagi peserta didiknya, dan para pemimpin menjadi
pemimpin yang baik bagi bawahannya. (4) Membangun Sumber
Daya Manusia yang Tangguh dilakukan melalui peningkatan
kompetensi SDM. (5) Adanya perpustakaan yang mempunyai
banyak referensi baik buku, jurnal, e-book, e-jurnal untuk
kebutuhan ilmiah, sechingga seseorang bisa dengan mudah
mengaksesnya.

Daftar Pustaka

Abuddin Nata, 2018. Psikologi Pendidikan Islam, Depok:
RajaGrafindo Persada.

Haidar Putra Daulay, 2016. Pertumbuban dan Perkembangan
Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia, Medan:
Perdana Publishing.

Hasan Asari, 2017. Menguak Sejarab Mencari Ibrah: Risalah
Sejarab Sosial-Intelektual Muslim Klasik, Medan: Perdana
Publishing.

Kamus Besar Bahasa Indonesia. 2018. Edisi Kelima, Jakarta: Badan
Pengembangan dan Pembinaan Bahasa Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan.

Jujun S. Suriasumantri, 2009. Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar
Populer, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan.

Samsul Nizar & Zainal Effendi Hasibuan,2019. Kepemimpinan
Pendidikan dalam Perspektif Hadis: Telaah Historis
Filosofis, Jakarta Timur: Prenadamedia Grup

80



Imegrasi Nilai-Nilai Aswaja dalam
Kurikulum PAI Membangun
Moderasi Beragama Sejak Dini

Dr. Siyono, M.Pd.I"
Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan (FTIK)
Universitas Islam Negeri (UIN) Salatiga

“Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam
pembentukan karakter religius yang toleran dan terbuka terbadap
keberagaman. Melalui kurikulum PAIL peserta didik tidak banya
mengajarkan tentang rukun iman dan rukun Islam, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan sosial,

serta sikap saling menghargai antarumat beragama”

Indonesia merupakan negara dengan tingkat keberagaman yang
sangat tinggi, baik dari aspek agama, suku, budaya, maupun
bahasa. Keberagaman ini menjadi kekayaan sekaligus tantangan
dalam mewujudkan kehidupan sosial yang harmonis. Dalam
konteks ini, moderasi beragama menjadi salah satu pilar utama
untuk menjaga stabilitas dan kerukunan antarumat beragam.
Moderasi beragama tidak dimaknai sebagai bentuk kompromi

"> Penulis lahir di Kabupaten Semarang, bulan Juli 1986, penulis
merupakan Dosen UIN Salatiga khususnya Dosen Pendidikan Agama
Islam, penulis telah menyelesaikan S1 PAI di STAIN SALATIGA
(2013), sedangkan gelar Magister S2 Pendidikan Agama Islam
diselesaikan di IAIN SALATIGA (2016), dan Doktor (S3) Pendidikan
Agama Islam di Universitas Muhamadiyah surakarta (UMS) 2023. Selain
mengajar di kampus juga aktif menjadi Kepala TPQ dan MADIN
Tarbiyatul Aulad Ds. Ngadikerso Kec. Sumowono Kab.Semarang.

81



terhadap ajaran agama, melainkan sebagai pendekatan beragama
yang seimbang—tidak ekstrem kanan maupun ekstrem kiri—serta
menjunjung tinggi nilai toleransi, keadilan, dan kemanusiaan
dalam kehidupan bermasyarakat (Hasanah, 2021).

Namun, kenyataannya sosial ~menunjukkan adanya
peningkatan gejala yang tidak dapat ditoleransi, khususnya di
kalangan generasi muda. Fenomena ini muncul dalam berbagai
bentuk, mulai dari kebencian di media sosial hingga penolakan
terhadap perbedaan keyakinan atau pandangan keagamaan.
Kecenderungan ini menandakan lemahnya pemahaman
keagamaan yang inklusif dan moderat di kalangan pelajar. Oleh
karena itu, dunia pendidikan—khususnya Pendidikan Agama
Islam (PAI) —memiliki tanggung jawab besar dalam memberikan
pemahaman keagamaan yang tidak hanya bersifat normatif-
doktrinal, tetapi juga kontekstual dan humanis (Nasrullah &
Hasan, 2020).

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam
pembentukan karakter religius yang toleran dan terbuka terhadap
keberagaman. Melalui kurikulum PAI, peserta didik tidak hanya
mengajarkan tentang rukun iman dan rukun Islam, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan sosial, serta sikap
saling menghargai antarumat beragama. Hal ini selaras dengan
kebijakan Kementerian Agama RI yang menekankan pentingnya
moderasi beragama sebagai program prioritas nasional di bidang
pendidikan keagamaan (Kemenag RI, 2019; Lathif & Widodo,
2022). Dengan pendekatan yang tepat, PAI mampu menjadi media
yang efektif untuk membangun paradigma keagamaan yang
moderat sejak usia dini.

Dalam konteks Islam Indonesia, nilai-nilai Ahlussunnah wal
Jamaah (Aswaja) telah lama menjadi fondasi utama dalam
membentuk wajah Islam yang damai, toleran, dan moderat.
Aswaja  sebagai manhaj berpikir menekankan  prinsip
keseimbangan (tawassuth), keadilan ('adl), toleransi (tasamuh),
dan musyawarah (syura). Nilai-nilai tersebut tidak hanya relevan
secara teologis, tetapi juga memiliki makna pedagogis dalam

82



pengembangan kurikulum PAI yang responsif terhadap isu-isu
kebangsaan dan keberagaman. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai
Aswaja ke dalam kurikulum PAI menjadi langkah strategi dalam
memperkuat moderasi beragama sebagai bagian dari karakter
bangsa Indonesia yang majemuk (Syamsuri, 2020).

Identifikasi Nilai Aswaja yang Relevan dengan Moderasi
Beragama

Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) yang relevan
dengan prinsip moderasi beragama mencakup sikap tasamuh
(toleransi terhadap perbedaan), tawazun (keseimbangan antara
hak dan kewajiban), ta'adul (keadilan dalam menerapkan), serta
musyawarah sebagai bentuk penyelesaian masalah secara kolektif
dan damai.

Dalam konteks pendidikan, nilai-nilai ini sangat penting
untuk ditanamkan agar peserta didik memiliki pandangan
keagamaan yang inklusif dan mampu hidup berdampingan dengan
orang-orang yang berbeda keyakinan. Aswaja, sebagai manhaj
pemikiran keagamaan yang berkembang di Indonesia, sangat
cocok dijadikan dasar dalam mengembangkan karakter moderat
karena memadukan antara teks (nash) dan kenyataan sosial secara
proporsional (Yaqin, 2019; Al-Munawwir, 2021). Dengan
demikian, nilai-nilai Aswaja menjadi fondasi penting dalam
memperkuat pemahaman keagamaan yang tidak ekstrem serta
mampu mendorong terciptanya keharmonisan sosial di tengah
keberagaman masyarakat Indonesia.

Model Integrasi Nilai Aswaja dalam Kurikulum PAI

Model integrasi nilai-nilai Aswaja dalam kurikulum
Pendidikan Agama Islam (PAI) dapat dilakukan melalui
penyesuaian materi ajar yang bersifat terbuka, tidak eksklusif, serta
mencerminkan realitas keberagaman sosial, disertai strategi
pembelajaran partisipatif dan kontekstual yang tekanan dialog,
kerja sama, dan sikap saling menghormati. Penguatan karakter

83



berbasis Aswaja ini tidak hanya diterapkan dalam materi akidah
dan figh, tetapi juga dalam akhlak, sejarah Islam, dan praktik
keagamaan, yang keseluruhannya diarahkan untuk membentuk
siswa yang moderat dalam cara berpikir dan bertindak.

Dalam pelaksanaannya, guru berperan sebagai fasilitator yang
menanamkan nilai-nilai tersebut melalui metode reflektif, studi
kasus, dan keteladanan. Menurut Sholeh (2022), penerapan
pendekatan integratif ini efektif mendorong pembentukan
karakter peserta didik yang toleran, adil, dan inklusif terhadap
keragaman. Oleh karena itu, desain kurikulum PAI perlu
dirumuskan dengan orientasi pada moderasi beragama melalui
internalisasi nilai-nilai Aswaja.

Implementasi: Dampak dan Tantangan

Implementasi nilai-nilai Aswaja dalam pembelajaran PAI
memberikan dampak positif terhadap sikap keberagamaan peserta
didik, di mana mereka mulai menunjukkan penerimaan terhadap
perbedaan, keterbukaan dalam berdialog, serta kecenderungan
untuk menyelesaikan konflik secara damai. Meski demikian,
tantangan masih dirasakan, terutama dari sisi pendidik yang belum
sepenuhnya memahami esensi nilai-nilai Aswaja dan bagaimana
mengintegrasikannya secara sistematis dalam proses pembelajaran.
Selain itu, faktor eksternal seperti pengaruh media sosial,
lingkungan masyarakat yang intoleran, serta arus informasi digital
yang tidak terverifikasi menjadi hambatan signifikan dalam
menanamkan nilai-nilai keagamaan yang moderat kepada peserta
didik.

Seperti dijelaskan oleh Muttagin (2020), moderasi yang
beragam memerlukan dukungan ekosistem pendidikan yang
kondusif, baik dari sisi kurikulum, tenaga pendidik, maupun
lingkungan sekolah dan masyarakat. Oleh karena itu, keberhasilan
internalisasi nilai Aswaja dalam PAI memerlukan upaya
kolaboratif antara sekolah, guru, orang tua, dan pemangku

kebijakan pendidikan.

84



Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) terbukti sangat
relevan dalam membangun sikap moderat sejak dini karena
mengajarkan  prinsip-prinsip tasamuh  (toleransi), tawazun
(keseimbangan), ta'adul (keadilan), dan musyawarah yang sesuai
dengan karakter masyarakat Indonesia yang majemuk. Penerapan
nilai-nilai ini sejak usia sekolah dapat membentuk pola pikir
keagamaan yang terbuka, tidak ekstrem, dan responsif terhadap
perbedaan, sehingga mendukung terciptanya kerukunan
antarumat beragama dan memperkuat identitas kebangsaan yang
inklusif.

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) perlu didesain
secara sistematis agar nilai-nilai Aswaja dapat terinternalisasi
dengan baik dalam diri peserta didik, tidak hanya dalam aspek
kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik. Perencanaan
kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai moderat dalam
seluruh  komponen pembelajaran—mulai dari tujuan, materi,
metode, hingga evaluasi—akan memungkinkan peserta didik
mengalami proses pembelajaran yang utuh, kontekstual, dan
bermakna dalam kehidupan sehari-hari.

Daftar Pustaka

Hasanah, U. (2021). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam:
Sebuah Pendekatan Multikultural.  Jurnal Pendidikan
Islam, 10(2), 123-138. [SINTA 1]

Nasrullah, R., & Hasan, M. (2020). Peran Pendidikan Islam dalam
melawan Radikalisme di Kalangan Remaja. Tadrib: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 9(1), 45-60. [SINTA 1]

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Peta Jalan
Moderasi Beragama 2020-2024. Jakarta: Kemenag RI.

Lathif, A., & Widodo, H. (2022). Implementasi Moderasi
Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Islam. A/-Tabrir:
Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 67-86. [SINTA 1]

85



Syamsuri, A. (2020). Nilai-Nilai Aswaja dalam Pendidikan Islam:
Dasar Penguatan Moderasi Beragama. MIQOT: Jurnal Ilmu-
ilmu Keislaman, 44(1), 89—104. [SINTA 1]

86



Urgensi Pendidikan AKidah dalam
Membemuk Karakier Muslim yang Kokoh

Dr. Syahrul Holid, M.Pd.I'*
Institut Syekh Abdul Halim Hasan Binjai

“Pendidikan akidab merupakan fondasi utama dalam pembentukan
karakter Muslim yang unggul secava spritual dan intelektual”

Pendidikan akidah merupakan unsur paling fundamental dalam
pembentukan kepribadian seorang Muslim. Akidah bukan
hanya sekadar aspek teologis, melainkan sebuah fondasi nilai yang
membentuk seluruh dimensi hidup manusia (Jazd’iri, 2000: 7).
Dalam konteks globalisasi saat ini, di mana arus ideologi sekuler,
liberal, dan relativistik semakin deras, pentingnya pendidikan
akidah semakin mendesak untuk menanamkan keimanan yang
kuat, lurus, dan berlandaskan pada Al-Qur’an dan Sunnah.
Berbagai problematika umat, mulai dari dekadensi moral,
penyimpangan keyakinan, hingga krisis identitas, semuanya
berakar dari lemahnya pemahaman terhadap akidah yang benar.
Hal ini sebagaimana diisyaratkan oleh Al-Attas (1993), bahwa
krisis utama umat Islam bukan hanya krisis ekonomi atau politik,

tetapi lebih kepada hilangnya adab yang berakar dari krisis akidah.

16 Penulis lahir di Wonosari, 15 Maret 1989, merupakan Dosen
Tetap di Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan
Keguruan Institut Syekh Abdul Halim Hasan Binjai, menyelesaikan S3
Program Studi Pendidikan Islam di Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Sumatera Utara Medan tahun 2024.

87



Konsep dan Ruang Lingkup Akidah

Secara etimologis, kata ‘agidah berasal dari bahasa Arab
‘aqada-ya‘qidu-‘agdan yang berarti Ar-Rabth (pengikatan)
(Hasballah, 2015: 107; Al-Fauzin, 2013: 8). Dalam terminologi
Islam, akidah merujuk pada keyakinan yang tertanam kuat dalam
hati seorang Muslim terhadap prinsip-prinsip dasar keimanan
yang bersumber dari wahyu. Imam Abu Hanifah Rabimabullih
menyatakan bahwa akidah mencakup keyakinan kepada Allah,
para rasul-Nya, kitab-kitab-Nya, malaikat-Nya, hari akhir, dan
takdir, baik yang baik maupun yang buruk (AbG Hanifah, 2015:
93; Jibrin, 2012:1).

1. Tauhid sebagai Inti Akidah

Tauhid merupakan intisari dari akidah Islam. Para ulama
salaf membagi tauhid ke dalam tiga bagian agar mudah
dipahami oleh umat yaitu taubid rubibiyyah, taubid
ulithiyyab tanbid asmd’ wa shifit. Pembagian ini didasari
oleh isyarat dalil-dalil shahih dari Al-Qur’an maupun As-
Sunnah (Andirja, 2021: 5-8). Pembagian ini merupakan
ijtihad metodologis dari para ulama untuk menjaga kemurnian
tauhid dan membentengi umat dari syirik dan kebid‘ahan.

2. Ruang Lingkup Akidah

Akidah Islam mencakup enam rukun iman sebagaimana
disebutkan dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah (Al-Fauzin,
2013: 8). Al-Imam Ibnu Qudamah Al-Maqdisi Rahimahbullib
menegaskan bahwa mempelajari akidah termasuk fardbu ‘ain,
karena menjadi syarat sah dan diterimanya amal (Ibnu
Qudamah, 2003: 5). Maka, seluruh aspek keimanan ini harus
diajarkan kepada setiap Muslim sejak usia dini sebagai

landasan berpikir dan bertindak dalam kehidupan.

88



Urgensi Pendidikan Akidah dalam Islam

Pendidikan akidah menempati posisi utama dalam struktur
pendidikan Islam. Hal ini terlihat dari estapet misi kenabian, yaitu
menyeru kepada tauhid dan menjauhkan umat dari syirik. Allih
Swt. berfirman:

OHNed U 3 Ay 401 430) a3 gyad be Wl G
“Dan Kami tidak mengutus seorang rasul pun sebelum
kamu,  melainkan  Kami  wabyukan  kepadanya:

Sesunggubnya tidak ada Tuban (yang hak) selain Aku,
maka sembablab Aku.” (QS. Al-Anbiya’/ 21: 25)

Ayat tersebut menunjukkan bahwa inti dakwah seluruh nabi
adalah tauhid (Andirja, 2021: 15). Tanpa akidah yang lurus,
ibadah apapun tidak akan memiliki nilai di sisi Allih Swt.
Sehingga aqidah yang shahih menjadi syarat diterimanya semua
amal (As-Sa’diy, 2024: 7-9). Imam Ibn Katsir Rabimabullih
menegaskan bahwa tauhid merupakan fondasi yang jika roboh,
maka seluruh bangunan ibadah menjadi tidak sah (Ibn Katsir,
2000: 88). Urgensi pendidikan akidah juga tampak dalam fase awal
dakwah Nabi Muhammad Saw. di Makkah (Al-Mubérakfari,
2014: 69-70). Hal ini mengisyaratkan bahwa akidah harus
diletakkan di awal dan di atas segala bentuk pendidikan lainnya.
Sebab tanpa akidah, seorang Muslim akan kehilangan arah dalam
beragama dan bermasyarakat.

Metode Pendidikan Akidah

Para ulama salaf memiliki pendekatan pendidikan akidah
yang khas dan strategis. Mereka menekankan penanaman tauhid
sejak usia dini, menjauhkan umat dari syirik dan bid‘ah, serta
memurnikan keimanan dari unsur-unsur yang tidak bersumber
dari wahyu. Metode ini dapat dirinci sebagai berikut:

89



1. Keteladanan dan Wasiat

Pendidikan akidah bukan sekadar teori, tetapi harus
diwujudkan dalam keteladanan orang tua dan guru. Hal ini
tergambar di dalam QS. Lugqmin/ 31: 13 di saat Lukman
menasehati anaknya. Syaikh Abdurrahmin ibn Nishir As-
Sa’diy Rabimabullih menjelaskan bahwa di antara nasihat
Lukman kepada anaknya adalah perintah  untuk
mentauhidkan Allah Swt. dan melarang berbuat kesyirikan
(As-Sa’diy, 2002: 760-761). Wasiat ini berisi pesan bahwa
peran orang tua sangat penting dalam menanamkan agidah
kepada anak melalui metode hikmah dan kasih sayang.

2. Dialog Ilmiah dan Pemahaman Bertahap

Ulama salaf tidak mengajarkan akidah secara dogmatis,
tetapi dengan pendekatan tadarruj (bertahap), logis, dan
berdasarkan dalil yang jelas. Imam Ahmad ibn Hanbal
Rabimabullih ~ dalam  Ushdl — as-Sunnab  menyatakan
pentingnya mengajarkan aqidah sebagaimana yang diyakini
oleh para sahabat, tanpa takwil atau spekulasi akal yang
menyimpang (Ahmad ibn Hanbal, 2020: 6).

3. Penguatan dengan Karya Klasik

Para ulama klasik maupun kontemporer dari kalangan
ulama Ahlus Sunnah sangat serius memberikan penguatan
dalam masalah akidah. Hal ini terlihat dari karya-karya
monumental mereka yang sampai hari ini menjadi literatur
utama dalam pembahasan akidah (At-Tamimiy, n.d.; Ibnu
Qudamah, 2000).

Dampak Pendidikan Akidah terhadap Pembentukan
Kepribadian Muslim

Pendidikan akidah yang benar akan membentuk karakter

Muslim yang unggul dalam akhlak dan istiqgamah dalam ibadah.
Keyakinan bahwa Allah Maha Melihat dan Maha Membalas amal
akan mendorong seseorang untuk berlaku jujur, amanah, dan

920



bertanggung jawab. Ulama salaf menyadari bahwa kekuatan
kepribadian seorang Muslim bersumber dari akidahnya. Imam
Ibnu Rajab Al-Hanbali Rahimabullib (2008) menyatakan bahwa
seseorang yang menyadari pengawasan Allah akan memiliki
pengendalian diri yang tinggi dan tidak mudah tergoda oleh dunia.
Di sisi lain, lemahnya fondasi akidah adalah pangkal segala bentuk
kerusakan akhlak dan penyimpangan perilaku. Sehingga krisis
spiritualitas hari ini pada dasarnya bersumber dari keterputusan
manusia dengan Rabb-nya. Sungguh indah perkataan Imam Ibnu

Al-Qayyim Al-Jauziyyah Rabimabullib:

P B8 Bl ) g o Al g il B A 38 Yl
A ¢ A8 jad) 5 i) inia

“Segala kebaikan bersumber dari ketetapan hati dan
keistigamahannya di jalan Allab, dan segala keburukan

berpangkal dari lemabnya bati dan penyimpangannya dari
Allab.” (Al-Jauziyyah n.d.)

Oleh karena itu, pendidikan akidah bukan hanya sekadar
materi dalam kurikulum semata, tetapi sebuah pembinaan ruhani
dan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Pendidikan akidah yang
efektif akan membentuk keperibadian berkarakter islami yang
tercermin dalam praktik hablun minallih wa hablun minannds
yang sesungguhnya. Wallibu a’lam

91



Daftar Pustaka

Abt  Hanifah, Imim; Syarh Syaikh Muhammad ibn
‘Abdurrahmin Al-Khumais. 2015. Al-Figh Al-Akbar Li
Imdm Abi Hanifab; Bi Syarb Syaikbh Mubammad Ibn
‘Abdurrabmdin Al-Khumais. Cet. ke-1. Riyddh: Maktabah
Rusyd Nasyiran.

Al-Ahmadi, ’Abdulldh ibn Salmin ibn Salim. 1991. Al-Masill
Wa Ar-Rasill Al-Marwiyyah ‘an Al-Imim Abmad Fi Al-
‘Aqidahb. Juz 1. Riyiddh: Dir Thaybah.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. Islam and Scularism.

Kuala Lumpur, Malaysia: International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Fauzin, Syaikh Shilih ibn Fauzan. 2013. ‘Agidab at-Taubid. 1.
Riyadh: Maktabah Dir al-Minhij.

Al-Fauzin, Syaikh Shilih ibn Fauzin ibn ’Abdullih. terj. Syahirul
Alim Al-Adib. 2019. Kitab Taubid. cet. xv. Jakarta: Ummul
Qura.

Al-Hanbali, Imam Ibnu Rajab. 2008. JiMi’ Al-Ulim Wa Al-
Hikam. Beirtit: Dir Ibnu Katsir.

Al-Jauziyyah, Al-Imam Ibnu Qayyim. n.d. 4/-Fawaid. t.t: Dir al-
‘Ashimah li an-Nasyr wa at-Tauzi.’

Al-Maqdisi, Imam Ibnu Qudamah. 2000. Lum atil I'tigid Al-

Hédi 1l3 Sabil Al-Rasyid. Cet. ke-3. Riyidh: Darul Huda,
KSA.

Al-Mubirakfari, Syaikh  Shafiyyurrahmin. 2014.  Sirab
Nabawiyah. 40th ed. edited by K. Suhardi. Jakarta: Pustaka
Al-Kautsar.

An-Naisibtri, Abt al-Husain Muslim ibn al-Hajjij ibn Muslim al-
Qusyairi. 2006. “Shahih Muslim.” 1461.

Andirja, AbG ‘Abdil Muhsin Firanda. 2021. Syarh Kitib at-
Taunhid. 1. edited by M. A. N. ibn Ali. Jakarta: UFA Office.

92



As-Sa’diy, Syaikh Abdurrahmin ibn Nishir. Terj. Zahir Al-
Minangkabawi. 2024. Al-Asbib wa Al-A’mal Allati
Yudhi'afu Bibd Tsawdb. Terj. Faktor-Faktor Meraib
Pahala Berlipat Ganda. Edisi 1. Gresik: YAU: Yusuf Abu
Ubaidah.

As-Sa’diy, Syaikh Abdurrahmin ibn Nishir. 2002. Taisir Al-
Karim Al-Rabmin Fi Tafsir Kaldm Al-ManniN. 2nd ed.
Riyadh: Dar as-Salim li an-Nashr wa at-Tauzi’.

At-Tamimiy, Syaikh Muhammad ibn Abdul Wahhib ibn
Sulaimin. nd. Matn Al-Ushil Ats-TsaléTsab Wa
Adillatuba.

Hanbal, Imam Ahmad ibn. 2020. Ushul As-Sunnah. t.t.: Pustaka
Syabab.

Hasballah, J. 2015. “Pendidikan Aqidah Di Rumah Tangga.”
Intelektualita: Jurnal Kajian Pendidikan, Manajemen,
Supervisi  Kepemimpinan,  Psikologi  Dan  Konseling
3(1):243153.

Jaz¥’iri, Syaikh Abt Bakr Jabir. 2000. MinhdJul Muslim. Cet. ke-
1. Kairo: Dir As-Salim Li ath-Thab4’ah wa an-Nasyr wa at-
Tauzi’ wa at-Tarjamah.

Jibrin, Abdulldh ibn ‘Abdul ‘Aziz. 2012. Tahdzib Syarh Tashil
Al-‘Aqgidab Al-IsliMiyyah. Cet. ke-3. Riyidh: Maktabah
Malik Fahd Wathniyyah Atsni’ An-Nasyr.

93



Rahasia Keienangan dalam Salat

Hillia'”
Institut Agama Islam Negeri Takengon

“Kekbusynkan dalam salat merupakan kunci untuk dapat meraib

ketenangan bati dan merasakan kedekatan dengan Allah SWT”

Makna Ketenangan dalam Salat

etenangan (sakinah) dalam salat merupakan buah dari

kekhusyukan, yaitu dengan menghadirkan hati dalam setiap
gerakan dan bacaan. Allah SWT berfirman: “Dan mohonlah
pertolongan dengan sabar dan salat. Sesunggubnya salat itu
berat, kecuali bagi orang-orang yang kbhusuk.”(QS. Al- bagarab:
45). Khusyuk menjadi kunci utama, tanpa khusyuk salat bisa
menjadi gerakan yang tidak bermakna dan hampa. Allah memuji
orang-orang yang beriman yang bisa menjaga kekhusyukan dalam
salatnya. Allah SWT berfirman: “Sunggub beruntung bagi orang-
orang yang beriman, (yaitu) orang-orang yang kbusuk dalam
salatnya.”(QS. Al-Mu’minun: 1-2)

Dalam kehidupan modern saat ini yang serba cepat dan
penuh dengan tekanan, kita sebagai manusia sangat membutuhkan
ketenangan jiwa. Islam sebagai agama yang sempurna telah
memberikan berbagai macam sarana untuk mencapai ketenangan
tersebut, salah satunya adalah salat. Salat bukan hanya sekedar
gerakan fisik, tetapi sebagai sarana komunikasi rohani seorang
hamba dengan Tuhannya. Salah satu unsur penting dalam

7 Penulis berasal dari Aceh, dilahirkan di Cang Duri, 14 Juni
2005. Sekarang Penulis Sebagai Mahasiswa Prodi Pendidikan Guru
Madrasah Ibtidaiyah di Institut Agama Islam Negeri Takengon

94



pelaksanaan salat yang sering kali terlupakan atau dianggap remeh
adalah Tuma’ninah, Hal ini sering terjadi saat bulan suci
Ramadhan yaitu pada saat kita sedang melaksanakan salat Tarawih
secara berjama’ah. Kerap kita lihat pelaksanaan salat tharawih
cepat sehingga terlihat seperti tergesa-gesa.

Tuma’ninah secara bahasa artinya ketenangan atau tenang.
Dalam konteks figh tuma’ninah berarti berhenti sejenak dalam
setiap gerakan salat hingga seluruh anggota badan berada dalam
keadaan tenang dan mantap sebelum berpindah ke gerakan
berikutnya. Tuma’ninah Secara istilah, para ulama mendenifisikan
sebagai ketenangan sejenak pada setiap rukun fi’li (gerakan) dalam
salat, seperti ruku’, I’tidal, sujud, dan duduk diantara dua sujud.
Waktu tuma’ninah minimal seseorang sudah membaca satu kali
bacaan wajib seperti tasbih atau doa pendek.

Rasulullah SAW memberikan perhatian besar terhadap
aspek Tuma’ninah dalam salat. Ketiadaan Tuma’ninah boleh jadi
dapat membuat salat kita menjadi tidak khusyuk. Seperti hadist
Imam Ahmad dibawah ini.

Artinya: Allab tidak akan melibat seorang hamba yang
tidak meluruskan tulang punggungnya ketika ruku’ dan sujud.
(HR Imam Abmad)

Hadist diatas menjelaskan bahwa Allah tidak suka kepada
seorang hamba yang salatnya terburu-buru. Indikator yang
menunjukan kalimat terburu-buru pada hadist tersebut adalah
“tidak meluruskan tulang punggungnya ketika ruku’ dan sujud.”
Orang yang salatnya terburu-buru, umumnya tidak memberikan
jeda waktu saat transisi dari gerakan yang satu ke gerakan
selanjutnya, sehingga membuat gerakan dan posisi salat yang tidak
tepat.

Dalam hadist lain, Nabi Muhammad SAW juga telah
mengingatkan: salatlah kalian sebagaimana kalian melibat aku
salat.”(HR. Bukbari no. 631). Hadist ini merupakan perintah dari
Nabi Muhammad kepada umatnya agar meneladani sebagaimana
beliau salat. Maksudnya adalah umat muslim hendaklah

95



menjadikan salatnya Nabi Muhammad SAW sebagai pedoman
baik dari segi gerakan, bacaan, kekhusyukan, maupun ketenangan
yang beliau hadirkan di dalam salat. Salat Rasulullah merupakan
salat yang paling sempurna, karena beliau telah diajarkan langsung
oleh wahyu. Oleh karena itu, diperintahkan kepada kita untuk
meniru sebagaimana salatnya Rasulullah, ini merupakan cara yang
terbaik untuk mencapai salat yang benar, khusuk, dan
memberikan ketenangan hati.

Cara Mendapatkan Ketenangan dalam Salat
1. Menyiapkan diri sebelum salat

Sebelum melaksanakan salat hendaklah diawali dengan
persiapan. Persiapan itu dapat dilakukan dengan niat yang
tulus, bersuci dengan sempurna, tempat salat yang tenang,
pakaian yang bersih dan menutup aurat, dan menjauhkan diri
dari dunia sesaat.

2. Bersikap tenang dalam salat (Tuma’ninah)

Bersikap tenang dalam salat para ulama biasa menyebut
ini  dengan istilah Tuma’ninah. Dengan kata lain
menyempurnakan gerakan anggota tubuh dalam setiap
gerakan salat. Seperti pada saat takbiratul ihram, angkatlah
tangan dengan tenang, lalu letakkan pada posisinya dengan
sempurna. Saat ruku’ jangan bangun dari ruku’ sebelum
menyempurnakan kelurusan punggung dengan kepala begitu
pula selanjutnya saat sujud dan duduk. Rasulullah SAW
bersabda: Manusia paling buruk dalam mencuri adalab
orang yang mencuri dalam salatnya. “Lalu sababat bertanya,
%, “Wabai Rasulullab, bagaimana seseorang bisa mencuri
dalam salatnya? Belian menjawab: “(jika) ia tidak
menyempurnakan ruku’ dan sujudnya.”(HR Al-Hakim dan
Abmad). Oleh karena itu, sempurnakanlah gerakan salat,
dengan tidak terburu buru agar kita mendapatkan

kekhusyukan di dalam salat.

96



3. Tadabbur (Mengingat kematian)

Cara selanjutnya adalah dengan melepaskan segala urusan
dunia dan menghadirkan urusan kematian dalam pikiran saat
salat. karena ketika seseorang mengingat bahwa hidup ini fana
dan kematian bisa datang kapan saja, ia akan lebih sadar akan
pentingnnya setiap ibadah yang ia lakukan, termasuk salat.
Kesadaran ini akan membuat hati menjadi tunduk, rendah
diri, dan lebih hadir dihadapan Allah. Imam al-Ghazali dalam
Ihya Ulnumuddin menekankan bahwa orang yang sadar akan
kematian tidak akan mudah lalai dalam salat, karena ia merasa
sedang berdiri dihadapan Rabb-nya dan mungkin saja itu
adalah salat terakhirnya.

4. Salat dengan sadar sedang bermunajat di hadapan Allah

Ketika sedang menunaikan salat, maka ingatlah jika
sedang berada dihadapan Allah SWT dan tengah bermunajat
pada-Nya maha besar. Cara agar salat khusuk ini dilakukan
dengan yakin bahwa Allah SWT sedang melihat salat yang
dilakukan dan mendengarkan apa yang diucapkan. Ingatlah
bahwa ketika kita salat, sama halnya dengan mengadu,
mengeluh dan berbicara dengan Allah SWT. Rasulullah SAW
bersabda, “Sesungguhnya seorang dari kalian apabila ia berdiri
untuk salat, maka ia tidak lain sedang bermunajat kepada
Tuhannya. Maka hendaklah ia selalu melihat bagaimana ia
bermunajat pada-Nya”.

5. Memahami makna bacaan salat

Memahami makna bacaan salat adalah salah satu cara agar
seseorang bisa mendapatkan kekhusyukan di dalam salatnya,
karena dengan mengetahui arti dari setiap lafadz yang
diucapkan, hati dan pikiran seseorang akan lebih mudah
terhubung dengan apa yang sedang dibaca. Misalnya, saat
membaca “Alhamdulillahi Rabbil ‘Alamin” dalam Al-fatihah,
kita menyadari bahwa semua pujian hanya layak untuk Allah
yang mengatur seluruh alam semesta. Kesadaran inilah yang
membangkitkan rasa syukur dan tunduk kepada-nya. Dengan

97



memahami setiap bacaan, salat tidak lagi menjadi rutinitas
lisan semata, tetapi berubah menjadi dialog spiritual yang
penuh makna antara hamba dengan Tuhannya, sechingga hati

lebih mudah hadir dan khusyuk dalam setiap rakaatnya.
6. Berdoa sebelum salat

Sebelum menunaikan salat dianjurkan untuk secara sadar
meminta kepada Allah agar diberi kemampuan untuk
khusyuk dalam salat. Khusyuk bukan hanya hasil usaha
pribadi, tapi juga merupakan anugrah dari Allah, sehingga
memohon kepada-nya menjadi langkah yang begitu penting
dalam mencapainya. Salah satu bentuk permohonan adalah
dengan membaca doa seperti yang diajarkan Nabi Muhammad
SAW: “Adllabumma a’inni ‘ala dzikrika, wa syukrika, wa
busni ‘tbadatika” (Ya Allah, bantulah aku untuk senantiasa
mengingatmu, bersyukur kepadamu, dan memperbaiki
ibadahku kepadamu) HR. Abu Dawud. Selain itu, agar
pikiran tidak terganggu oleh waswas setan, sangat dianjurkan
untuk membaca ta’awwudz dengan sungguh-sungguh
sebelum salat, dan juga membaca An-nas baik sebelum
memulai salat maupun diluar salat sebagai ikhtiar memohon
perlindungan dari bisikan jahat yang mengganggu
kekhusyukan.

7. Tempat yang nyaman

Tempat yang nyaman merupakan salah satu cara agar salat
dapat dilakukan dengan konsentrasi. Segala sesuatu yang
dapat mengganggu kekhusyukan, baik itu benda fisik
maupun pikiran, hendaknya dihindari. Di dalam kitab
Bulughul Maram dijelaskan bahwa Anas Radbiyallabu’anbu
berkata: Adalab tirai milik ‘Aisyab Radbiyallabu’anbu
menutupi samping rumabnya. Maka Nabil Mubammad
SAW Bersabda kepadanya: Singkirkanlab tivaimu ini dari
kita  karena  sunggub  gambar-gambarnya  selalu
menggangguku dalam salatku. Riwayat Bukbari. Hadist ini
menjelaskan  tirai milik Aisyah yang berada disamping

98



rumahnya karena tirai ini mengganggu Nabi Muhammad
SAW saat salat. Nabi Muhammad kemudian meminta agar
tirai tersebut disingkirkan. Hadist ini menekankan pentingnya
menghilangkan hal-hal yang dapat mengganggu kekhusyukan
dalam salat. Jadi sangat penting untuk memperhatikan
kebersihan dan ketenangan tempat salat, serta memusatkan

pikiran pada ibadah salat.

Berdasarkan penjelasan di atas, rahasia ketenangan dalam
salat terletak pada kekhusyukan yang dicapai melalui beberapa
cara. Pertama, persiapan diri sebelum salat dengan niat tulus,
bersuci, tempat tenang, dan pakaian yang bersih. Kedua
memperhatikan Tuma’ninah yaitu ketenangan dan kesempurnaan
pada setiap gerakan salat. Ketiga, Tadabbur atau mengingat
kematian untuk mengingat kesadaran akan pentingnya ibadah.
Keempat, salat dengan kesadaran sedang bermunajat d ihadapan
Allah. Kelima, memahami makna bacaan salat wuntuk
menghubungkan hati dengan bacaan. Keenam, berdoa sebelum
salat memohon pertolongan kepada Allah agar khusyuk. Terakhir,
memilih tempat yang nyaman dan tenang untuk menghindari
gangguan. Dengan mengamalkan langkah-langkah ini, semoga
salat menjadi lebih khusyuk dan dapat membawa ketenangan hati.

99



Peran FEdukatvif Masjid dalam
Islam Era Rasul Saw

Syahrizal, M.Ag., Ph.D"®
UIN Sultanah Nahrasiyah Aceh

“Masjid sebagai lembaga dan pusat pendidikan Islam pada masa
Nabi Mubammad SAW berperan penting dalam mencerdaskan
dan melabirkan umat Islam yang berkualitas”

Pendidikan Islam, secara historis, berawal sejak kehadiran
agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. Proses
penyampaian (tabligh) ajaran atau pendidikan Islam dilakukan
oleh Nabi SAW pada awalnya secara rahasia (sir) berdasarkan
perintah Allah SWT dalam Q.S. al-Syu’ara’: 214 selama 3 tahun
menurut Ibnu Ishiaq seperti dikutip oleh Mubasyaroh (2015),
(Rahman, 2018), kemudian pada tahun ke-4 berdasarkan perintah
Allah SWT dalam Q.S. al-Hijr: 94, ia melakukannya secara terang-
terangan (jzbar). Berdasarkan perintah ayat tersebut, proses
pendidikan Islam yang disampaikan oleh Rasul SAW kepada

"*Penulis lahir di Cot Keumudee, Bireuen, 8 Agustus 1976, adalah
Dosen di Program Studi Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan
Ilmu Keguruan dan Pascasarjana  UIN  Sultanah Nahrasiyah
Lhokseumawe, menyelesaikan studi S1 di Jurusan Tadris Bahasa Arab
Fakultas Tarbiyah IAIN Ar-Raniry Banda Aceh tahun 2000,
menyelesaikan S2 di Pascasarjana Konsentrasi Studi Tradisi Pendidikan
Islam tahun 2005, dan menyelesaikan S3 Jurusan Al-Manahij wa Thuruq
Tadris (Kurikulum dan Metode Pengajaran) Pascasarjana Jami“ah
Umdurman al- Islamiyah (Omdurman Islamic University) Sudan tahun
2014.

100



keluarga, shahabat dekat, serta khalayak ramai dapat dilakukan

secara lebih leluasa, meskipun ditantang oleh pihak musuh.

Banyak tempat Nabi SAW menyampaikan ajaran dan
pendidikan Islam. Pada periode Makkah, ia memanfaatkan rumah
al-Arqam bin Abi al-Arqam sebagai pusat pendidikan setelah Gua
Hira’. Setelah hijrah ke Madinah, Nabi SAW membangun dan
menjadikan masjid sebagai tempat penyelenggaraan pendidikan
Islam. Masjid merupakan lembaga pendidikan pertama lahir dalam
sejarah Islam setelah Gua Hira’ dan rumah al-Arqam bin Abi al-
Arqam (Hayati et al, 2021). Masjid pertama yang dibangun oleh
Nabi SAW di luar kota Madinah adalah masjid Quba (al-Thabary,
1979) pada tahun ke-13 kenabiannya atau tahun ke-1
Hijriah/tanggal 28 Juni 622 M (Fathurrahman, 2015). Masjid ini
berfungsi sebagai tempat ibadah, tempat dan pusat pendidikan
utama bagi komunitas muslim (Tamuri, Ismail, & Jasmi, 2012).
Sisi masjid Quba selain digunakan sebagai tempat ibadah utama,
juga digunakan untuk mengajarkan pendidikan Islam. Buktinya,
Mu'adz bin Jabal diposisikan oleh Rasulullah SAW sebagai imam
shalat dan guru yang mengajarkan agama di masjid ini.
(Triayudha, Pramitasary, Anas & Mahfud, 2019).

Ketika Rasulullah SAW memasuki Madinah, ia juga
mendirikan masjid yang dikenal dengan masjid Nabawi. Masjid
tidak hanya dipandang sebagai tempat ibadah yang bersifat
vertikal (bhablu min Allah), melainkan juga menjadi ruang sosial
tempat terjadinya interaksi horizontal (hablu min al-nds) yang
sarat dengan nilai-nilai pendidikan (Ghazali, 2024). Masjid pada
masa Rasulullah SAW sangat sederhana namun begitu bermakna
karena terikat dengan masyarakat sehingga digunakan sebagai
pusat pengembangan spiritual keimanan, ekonomi, pendidikan,
politik, penataan budaya, dan segala bentuk tatanan sosial
masyarakatnya (Nurhuda et al, 2023).

Masjid menurut Makdisi (1998) berfungsi untuk aktivitas
pembelajaran pada awal Islam. Masjid menjadi tempat terbuka
bagi siapa pun yang ingin belajar, tanpa mengenal batas usia, status
sosial, dan tingkat kemampuan. Inklusivitas dan kesederhanaan

101



menjadi ciri khas pendidikan di masjid saat itu (Roqib & Kirin,
2024). Mayoritas ulama besar Islam memperoleh pendidikan
awalnya di masjid, sebelum melanjutkan ke tingkat pendidikan
formal yang lebih terstruktur (Hasan & Al Fajar, 2025). Selain itu,
sejarah juga menunjukkan bahwa masjid berperan sentral dalam
mendirikan institusi-institusi pendidikan formal yang kemudian
berdiri sendiri (Mahmudah, 2021), dan berbeda sistem
pendidikannya dengan masjid. Masjid juga berfungsi sebagai
tempat ibadah dan pusat pendidikan yang memainkan peran
penting dalam membentuk pemahaman agama, moralitas, dan
budaya umat Islam (Karimullah, 2023), (Masamah, 2020).

Pada masa Nabi Muhammad SAW, fungsi masjid telah
melampaui dimensi spiritual semata. Masjid Nabawi di Madinah
berfungsi sebagai pusat berbagai aktivitas umat, termasuk aktivitas
pembelajaran, konsultasi sosial, pembentukan komunitas, bahkan
pengambilan kebijakan politik (Alkhotob, Rasyid, & Nurhaidah,
2023). Sebagai pusat pendidikan, di masjid diadakan halagah al-
ta’lim dan sebagai pusat kebudayaan, masjid merupakan markas
kegiatan sosial, politik, budaya dan agama (Mursi, 1982).
Sedangkan menurut Shihab (1996), Ismail & Castrawijaya (2010)
fungsi masjid pada masa Rasulullah SAW meliputi tempat
beribadah, tempat pertemuan, tempat bermusyawarah, tempat
kegiatan sosial, tempat mengobati orang sakit, tempat pembinaan
umat dan kegiatan dakwah Islamiyah, pusat pendidikan dan
tempat pemberian fatwa.

Tambahan lagi, sejak Islam datang, masjid berperan penting
sebagai tempat pendidikan umat. Rasul SAW memanfaatkan
masjid sebagai tempat mengajarkan persoalan-persoalan agama dan
akhlak kepada umat. Para sahabat Nabi SAW, seperti Ali bin Abi
Thalib dan ‘Abd Allah bin ‘Abbas mengadakan balagah-halagah
ta’lim di masjid Nabawi secara mingguan untuk mengajarkan
hadits, figh, dan balaghah (retorika) (‘Ali, 1993). Demikian juga
para sahabat Nabi SAW lainnya mengadakan aktivitas ilmiah di
masjid tersebut, seperti ‘Abd Allah bin Mas’ad, ‘Abd Allah bin

102



‘Umar, Anas bin Mailik, Zaid bin Tsibit, Mu’az bin Jabal, dan
‘Ubadah bin al-Shimit (Muhammad, 1993).

Para sahabat sangat antusias menyelenggarakan halagah-
halagah ilmiah di masjid Nabawi karena motivasi Nabi SAW
sendiri melalui hadits yang diriwayatkan oleh ‘Abd Allah bin
‘Umar bahwa Rasul SAW “pada suatu hari keluar dari rumahnya,
lalu masuk masjid dan melihat ada 2 halagah ilmu, halagah
pertama sedang membaca al-Qur’an dan berdoa kepada Allah
SWT, dan halagah kedua sedang belajar dan mengajar. Lalu Nabi
SAW bersabda: “Semuanya dalam kebaikan. Mereka yang sedang
membaca al-Qur’an dan berdoa kepada Allah SWT, jika Ia
menghendaki, maka Ia memberinya dan jika Ia menghendaki,
maka Ia mencegahnya. Sementara mereka yang sedang belajar dan
mengajar, akan menjadi guru (H.R. Ibnu Majah).” Kemudian pada
era-era berikutnya, masjid bertransformasi menjadi institusi
edukasi, baik formal, non-formal, maupun informal (Farhan &
Suhartini, 2022).

Daftar Pustaka

‘Ali, S. I. (1993). Ma’abid al-Ta'lim fi al-Islam. al-Qahirah: Dar
al-Fikri al-‘Arabiy.

Alkhotob, I. T., Rasyid, D., & Nurhaidah, S. N. (2023). The
Dawah Strategy of Prophet Muhammad in the Development
of the Madinah Community. Jurnal Bina Ummat: Membina
dan Membentengi Ummat, 6(2), 123-50.

Al-Thabary. (1979). Tarikh al-Umam wa al-Mulk. Beirat: Dar al-
Fikr.

Farhan, F., & Andewi Suhartini, A. (2022). Masjid Sebagai Basis
Pendidikan Non Formal, A/-Qalam: Jurnal Kajian Islam
dan Pendidikan, 14(1), 46-57.

Fathurrahman. (2015). Masjid sebagai Pusat Pendidikan Islam
Masa Klasik. Jurnal Ilmiah “Kreatif: Jurnal Studi
Pemikiran Pendidikan Agama Islam, 12(1), 1-12.

103



Ghazali, H. M. B. (2024). POTRET KEMAKMURAN MASJID:
Dari Dakwab Kontemporer hingga Filantropi Islam.
Samudra Biru.

Hasan, M. L., & Al Fajar, A. H. (2025). Pendidikan Islam
Berbasis Masjid: Studi Literatur atas Fungsi Masjid sebagai
Institusi Edukasi. JIS: Journal Islamic Studies, 06(01), 116-
133.

Hayati, F., Frida, A., Haryatiningsih, R., Onesha, F. M., & Selvia,
E. (2021). Mosque; Islamic Education Centre, T4 dib: Jurnal
Pendidikan Islam, 10(2), 311-320.

Ismail, A. U., & Castrawijaya, C. (2010). Manajemen Masjid.
Bandung: Angkasa.

Karimullah, S. S. (2023). The Role of Mosques as Centers for
Education and Social Engagement in Islamic Communities,
Jurnal Bina Ummat: Membina dan Membentengi Ummat,
6(2), 151-166.

Mahmudah, A. (2021). Institusi-institusi Pendidikan dan
Transmisi Ilmu: Masjid, Madrasah, dan Lembaga
Pendidikan. Riblab: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 9(2),
64-78.

Makdisi, G. (1998). The Rise of Collages: Institutions of Learning
in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh University
Press.

Masamah, U. (2020). Masjid, Peran Sosial, dan Pemberdayaan
Masyarakat  (Optimalisasi Peran Masjid Darussalam
Kedungalar Ngawi  Responsif = Pendidikan  Anak).
Mamba’ul’Ulum. 16(1), 69-92.

Mubasyaroh. (2015). Karakteristik dan Strategi Dakwah
Rasulullah Muhammad SAW pada Periode Makkah, 47~
TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, 3(2), 383-

104



404.https://journal.jainkudus.ac.id/index.php/komunikasi/a
rticle/viewFile/1653/1489.

Muhammad, ‘A. A. (1993). Risalah al-Masjid fi al-Islam. al-
Tab’ah al-Tsaniyah. Bairut: Mu’assasah al-Risalah

Mursi, M. M. (1982). al-Tarbiyah al-Islamiyah. Kairo: Dar al-
Kutub.

Nurhuda, A., Sinta, D., Ansori, I. H., & Setyaningtyas, N. A.
(2023). Flashback of The Mosque in History: from the
Prophet's Period to the Abasiyyah Dynasty, Lisan Al-Hal:
Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 17(2),
241-250. doi: 10.35316/lisanalhal.v17i2.241-250

Rahman, M. M. (2018). Education, Teaching Methods and
Techniques in the Early Years of Islam During the Era of
Prophet Muhammad (SAW), IJRDO-Journal of Business
Management, 4(2), 1-22.

Rogqib, M., & Kirin, A. (2024). Character Education Through the
Example of The Prophet Muhammad SAW in The Book Nur
al-Yakin Fi Sirah Sayyid al-Mursalin. Advances in Humanities
and Contemporary Studies, 5(1), 10-22.

Shihab, Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Tamuri, A. H., Ismail, M. F., & Jasmi, K. A. (2012). A New
Approach in Islamic Education: Mosque Based Teaching and
Learning, Journal of Islamic and Arabic Education, 4(1), 1-
10.

Triayudha, A., Pramitasary, R. N., Anas, H. A., & Mahfud, C.
(2019). RELATIONS BETWEEN MOSQUE AND
SOCIAL HISTORY OF ISLAMIC EDUCATION. Jurnal
Hunafa: Studia Islamika, 16(1), 142-153

105



Comextual Teaching and Learning
dalam Surah Al-Ghasiyah

Lailatul Fitriyah, M.Pd.I"
UIN Madura

“Contextual Teaching And Learning merupakan strategi pembelajaran
yang menckankan terbadap pengalaman secara langsung peserta didik,
dengan menggunakan strategi pembelajaran Contextual Teaching And

Learning maka pembelajaran akan semakin menyenangkan”

Pengertian Contextual Teaching and Learning (CTL)
C ontextual Teaching And Learning merupakan bahasa Inggris

yang mempunyai makna proses belajar mengajar berdasarkan
pengalaman. Ada yang berpendapat tentang pengertian
Contextual Teaching And Learning yaitu pembelajaran yang
berusaha menghubungkan pengetahuan siswa dengan konteks
kehidupan nyata untuk membangun pengetahuan yang bermakna.
(Mashudi dan Fatimah Az-Zahro, 2020, 12). Ada juga yang
berpendapat bahwa Contextual Teaching And Learning konsep
yang membantu guru untuk menghubungkan materi pelajaran
dengan situasi dunia nyata. (Mashudi dan Fatimah Az-Zahro,
2020, 13)

Dengan pengertian tersebut dapat disimpulkan bahwa

Contextual Teaching And Learning adalah sebuah strategi
pembelajaran yang menghubungkan materi dengan kenyataan

Y Dosen UIN Madura, lahir dipamekasan 1 September 1987,
pendidikan formal ditempuh di SDN Dasok III, MTSN Tambak beras
jombang, MMA Tambak Beras Jombang, STAIN Pamekasan dan UIN
Sunan AMPEL

106



yang ada. Ada beberapa langkah dalam pengembangan Contextual
Teaching And Learning yaitu :

1.

Mengembangkan pemikiran peserta didik untuk
melakukan kegiatan belajar lebih bermakna

Melaksanakan kegiatan inquiry pada semua topik yang
diajarkan

Mengembangkan sifat ingin tahu peserta didik melalui
pertanyaan yang diajukan

Menciptaakan masyarakat belajar

Menghadirkan model melalui contoh pembelajaran
melalui ilustrasi, model, bahkan media yang sebenarnya
Membiasakan  anak  melakukan  refleksi  setiap

pembelajaran yang telah dilakukan. (Sri Utama Ningsih,
Naela Khusna Faela Shufa, 2019, 7).

Karakteristik Contextual Teaching and Learning (CTL)

Ada Dbeberapa karakteristik Contextual Teaching And
Learning sebagai berikut:

1.

2
3.
4

Penekanan pada pembelajaran aktif

Penekanan pada konteks

Penekanan pada keterampilan berfikir kritis
Penekanan pada kolaborasi (Rasidin dkk, 2024)

Contextual Teaching and Learning dalam Surah Al-
ghasiyah

Dalam Al-Qur’an terdapat perintah untuk mengadakan
Contextual Teaching And Learning antara lain terdapat dalam
surah Al-Ghasiyah ayat 17-20 yaitu:

ua{)u.\S;LuuS\gJ\J (17) uﬁhuas&\’\ui\ujja.uﬁ\

(20) Cah Gig uajzﬂ EU (19) u.v.a.a ¥ Jl.ni\ uJU (18)

107



Maka  apakab mereka tidak memperbatikan unta
bagaimana  diciptakan?,  dan  langit  bagaimana
ditinggikan? Dan  gunung-gunung  bagaimana  ia
ditegakkan ? Dan Bumi bagaimana dibamparkan?

Hamzah pada lafadz afalayandburuuna merupakan hamzah
yang mempunyai makna [zl inkar dan tanbikh (Mencela), makna
dari lafadz afalayandburunna yaitu apakah mereka ingkar
terhadap hari pembalasan? (Lembaga Riset Keislaman al-Azhar,
1993, 1890)

Pada ayat tersebut Allah sebagai pendidik bertanya kepada
orang kafir dengan menggunakan hamzah istifbam yang
mempunyai makna /il inkar dan taubikh (Mencela), pertanyaan
tersebut mempunyai tujuan supaya orang kafir merenungkan
penciptaan unta dengan berbagai keunikannya dan merenungkan
bagaimana langit, gunung dan bumi diciptakan.  dengan
merenungkan ciptaan Allah tersebut maka manusia semakin yakin
akan kekuasaan Allah, apabila ada keyakinan dengan kekuasaan
Allah maka manusia akan senantiasa beriman kepada Allah.

Ayat ini menerapkan strategi pembelajaran Contextual
Teaching And  Learning dengan menggunakan media
pembelajaran Alam, dalam konteks pembelajaran pendidikan
Agama Islam menggunakan strategi pembelajaran Contextual
Teaching And Learning dengan media pembelajaran Alam semsta
merupakan hal yang sangat penting karena mempunyai beberapa
manfaat yaitu :

1. Mendapatkan hikmah (merenungkan kebesaran Allah)
dari tadabbur Alam, hal ini terdapat dalam surah Fatir
ayat 44:

e@ﬁwwﬁ\mbuugus\jJMUAJ‘i\uAUHﬁJ\
u&YJuUw\uﬁf-uﬁuwo‘)su!ﬂ\uuh‘gaﬁ*.nm\ \3;153

,,,,,,

Dan apakab mereka tidak ber]alan dzmu/ea bumz, lalu
melibat bagaimana kesudaban orang-orang yang sebelum

108



mereka, sedangkan ovang-orang itu adalab lebib besar
kekuatannya dari mereka ? dan tiada sesuatupun yang
dapat melemabkan Allab baik dilangit maupun di bumi,
sesunggubnya Allah maba mengtabui lagi maba kuasa.

Allah memerintahkan manusia untuk senantiasa berjalan

di muka bumi agar senantiasa dapat merenungkan kebesaran

Allah dengan segala macam ciptaannya.

2. DPeserta didik mempunyai rasa tanggungjawab terhadap
kelestarian lingkungan.

3. Memberikan pemahaman tentang ciptaan Allah, karena
strategi pembelajaran Contextual Teaching And Learning
dengan media pembelajaran Alam semsta dapat
Meningkatkan pemikiran kritis terhadap ciptaan Allah,
sechingga peserta didik dapat menggali lebih mendalam apa
yang dilihat dengan berbagai sudut pandang yang dimiliki
setiap peserta didik.

Daftar Pustaka
Mashudi dan Fatimah Az-Zahro, 2020. Contextual Teaching And
Learning, Lumajang: LP3DI Press

Sri Utama Ningsih, Naela Khusna Faela Shufa, 2019. Model
Contextual Teaching And Learning Berbasis Kearifan Lokal
Kudus, Tanpa Tempat Terbit : Tanpa Penerbit

Lembaga Riset Keislaman al-Azhar, 1993. Tafsir al-Wasith,
Mesir: Al-Hai’ah Al-‘Amah Al-Muthabi’ Al-Amiriyah

109



Pemanfaaman Model Value Clarificalion
Technigue (VCT) umuk Menanamkan dan
Menguatkan Nilai-Nilai Moral dalam
Pendidikan Agama Islam

Nurlaila, S.Pd.I., M.Ag*

Universitas Malikussaleb Lhoksenmawe

“Model VCT membantu siswa mengklarifikasi, memahami,
dan menginternalisasi nilai-nilai moral Islam melalui refleksi,
diskusi, dan pengambilan keputusan”

endidikan Agama Islam (PAI) memiliki fungsi yang lebih luas

daripada sekadar menyampaikan materi keagamaan. PAI juga
menjadi sarana penting dalam membentuk karakter dan nilai
moral peserta didik. Di era modern yang ditandai dengan
globalisasi, perubahan sosial, serta maraknya krisis moral di
kalangan generasi muda, PAI diharapkan mampu menanamkan
nilai-nilai agama yang tidak hanya dipahami, tetapi juga diyakini
dan diwujudkan dalam perilaku sehari-hari. Untuk mencapai hal
tersebut, diperlukan strategi pembelajaran yang bersifat aktif,
reflektif, serta mendukung proses internalisasi nilai secara
menyeluruh.

Salah satu metode yang dinilai relevan untuk menanamkan
dan memperkuat nilai-nilai moral dalam pembelajaran PAI adalah

* Penulis lahir di Blang Jreun, 17 Juli 1988, merupakan Dosen
Tetap Fakultas Teknik Universitas Malikussaleh pada Program Studi
Agama Islam, menyelesaikan studi S1 Sekolah Tinggi Agama Islam
Negeri Malikusaleh Lhokseumawe, dan menyelesaikan S2 di Pascasarjana

UIN Ar-Raniry Banda Aceh.

110



Value Clarification Technique (VCT). VCT merupakan
pendekatan  yang  dirancang untuk membantu  siswa
mengidentifikasi, memahami, dan memilih nilai-nilai yang mereka
anggap penting secara sadar dan bertanggung jawab (Mulyasa,
2014: 127). Dalam praktiknya di mata pelajaran PAI, VCT
menjadi sarana yang efektif untuk menumbuhkan kesadaran
peserta didik terhadap nilai-nilai Islam seperti kejujuran, tanggung
jawab, toleransi, dan keadilan, melalui kegiatan refleksi serta
diskusi nilai.

Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penguasaan
pengetahuan (kognitif), tetapi juga menekankan penguatan aspek
afektif dan tindakan nyata. Peran guru dalam model ini adalah
sebagai pembimbing yang memfasilitasi siswa untuk berpikir
kritis, berdialog secara terbuka, dan membuat keputusan
berdasarkan nilai-nilai moral yang telah dipertimbangkan secara
matang (Zuhairini, 2007: 98). Oleh sebab itu, penggunaan VCT
dalam pembelajaran PAI diharapkan dapat menciptakan generasi
yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki
komitmen moral yang kuat.

Pengertian Model Value Clarification Technique (VCT)

Model Value Clarification Technique (VCT) adalah salah
satu pendekatan dalam pembelajaran yang menitikberatkan pada
proses penanaman dan penguatan nilai melalui tahapan klarifikasi.
Teknik ini dirancang untuk membimbing siswa dalam mengenal,
memahami, memilih, serta menetapkan nilai-nilai yang diyakini
dengan penuh kesadaran dan tanggung jawab. Selain itu, VCT
juga mendorong peserta didik untuk menerapkan nilai-nilai
tersebut dalam perilaku sehari-hari. Pendekatan ini tidak
memaksakan siswa untuk menerima nilai tertentu, melainkan
memberi kebebasan bagi mereka dalam menelaah serta
merefleksikan nilai-nilai yang selaras dengan prinsip dan
keyakinannya sendiri (Rokeach, 1973: 5).

111



Sanjaya menjelaskan bahwa VCT merupakan strategi
pembelajaran yang diarahkan pada pengembangan aspek afektif
siswa melalui kegiatan dialog, renungan, dan pengambilan
keputusan dalam menghadapi situasi yang memiliki muatan moral
(Sanjaya, 2011: 235). Tahapan yang dilalui meliputi pemilihan
alternatif secara mandiri, penghargaan terhadap pilihan yang
dibuat, dan pelaksanaan nilai yang telah dipilih secara konsisten.
Dengan demikian, VCT tidak hanya sekadar penyampaian norma,
tetapi merupakan proses pembentukan nilai secara aktif dan sadar.
Dalam praktik pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam,
VCT kerap digunakan untuk menumbuhkan karakter peserta
didik. Melalui teknik seperti studi kasus, diskusi nilai, dan analisis
dilema etis, siswa diajak untuk berpikir mendalam tentang nilai-
nilai yang relevan dengan kehidupan mereka, sekaligus
menumbuhkan sikap tanggung jawab terhadap keputusan yang
diambil. Oleh karena itu, pendekatan ini menjadi metode yang
efektif untuk menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual secara
bermakna.

Penerapan VCT dalam Pendidikan Agama Islam

Penerapan pendekatan Value Clarification Technique (VCT)
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki
tujuan utama untuk membentuk karakter peserta didik yang tidak
hanya memahami ajaran agama secara konseptual, tetapi juga
mampu menghayati serta mewujudkan nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan nyata. Dalam pelaksanaannya, VCT
diimplementasikan  melalui metode pembelajaran  seperti
pemecahan studi kasus, diskusi kelompok, permainan peran, serta
penelaahan terhadap persoalan moral yang dekat dengan
pengalaman sehari-hari siswa.

Melalui metode ini, peserta didik diajak untuk menilai
berbagai pilihan nilai, menggali pemahaman terhadap keyakinan
pribadi mereka, serta membuat keputusan berdasarkan
pertimbangan moral yang telah disadari secara utuh. Guru

112



berperan sebagai pendamping yang menciptakan lingkungan
belajar yang kondusif, terbuka, dan mendorong keterlibatan aktif
siswa dalam membahas nilai-nilai Islam seperti tanggung jawab,
keadilan, dan kejujuran (Fitriana, 2021: 102). Oleh karena itu,
VCT menjadi salah satu pendekatan yang efektif dalam konteks
PAI, karena mampu membangun kesadaran nilai secara internal
dan mendalam, bukan hanya sebatas penanaman norma secara
sepihak. Hal ini sejalan dengan esensi PAI yang menekankan
pembentukan generasi berkarakter islami yang siap menghadapi
tantangan zaman dengan bekal nilai-nilai keagamaan yang kuat.

Tantangan dan Solusi dalam Penerapan VCT

Implementasi model Value Clarification Technique (VCT)
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam menghadapi
sejumlah tantangan, baik dari sisi pendidik maupun lingkungan
sekolah. Salah satu kesulitan yang sering ditemui adalah minimnya
pemahaman guru mengenai konsep VCT secara menyeluruh,
termasuk dalam mengelola diskusi yang melibatkan nilai-nilai
moral yang kompleks. Di samping itu, keterbatasan waktu di kelas
menjadi  kendala tersendiri, mengingat penerapan VCT
memerlukan proses reflektif dan dialog yang cukup panjang dan
mendalam.

Tantangan lainnya adalah kesiapan peserta didik. Banyak
siswa belum terbiasa berpikir kritis dan terbuka terhadap berbagai
pilihan nilai, terutama jika mereka sebelumnya menjalani
pembelajaran yang bersifat satu arah dan tidak partisipatif.
Kondisi lingkungan sosial yang kurang kondusif juga bisa menjadi
hambatan dalam menanamkan nilai secara optimal (Prastowo,
2022: 189). Untuk mengatasi hal tersebut, perlu adanya
peningkatan kompetensi guru melalui pelatihan dan bimbingan
agar mereka dapat merancang aktivitas VCT yang relevan dengan
konteks peserta didik. Selain itu, sinergi antara sekolah, keluarga,
dan masyarakat sangat penting dalam menciptakan lingkungan

113



yang mendukung terbentuknya kesadaran dan sikap moral peserta
didik secara menyeluruh.

Daftar Pustaka

Fitriana. Lilis. (2021). Model-Model Pembelajaran Inovatif
dalam Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta: Deepublish.

Mulyasa. E. (2014). Pengembangan dan Implementasi Kuriknlum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Prastowo. Andi. (2022). Panduan Kreatif Membuat Model
Pembelajaran Inovatif. Yogyakarta: DIVA Press.

Rokeach. M. (1973). The Nature of Human Values. New York:
Free Press.

Sanjaya. Wina. (2011). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar
Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Zuhairini.(2007). Metodologi Pengajaran Agama. Jakarta: Bumi
Aksara.

114



Pengembangan Model Pembelajaran
Blended I earning dalam Pendidikan

Agama Islam sehagai Solusi Pembelajaran
Efekiif di Masa Transisi Teknologi

Silfia Ikhlas, S.Pd.I., M.Ag*'
STAI Nusantara Banda Aceb

“Pengembangan blended learning dalam Pendidikan Agama Islam
menjady solust efektif menghadapi tantangan pembelajaran
di era transisi teknologi digital”

emajuan teknologi informasi dan komunikasi yang terjadi

begitu cepat telah memberikan dampak signifikan dalam
berbagai bidang kehidupan, termasuk dunia pendidikan. Saat ini,
sistem pendidikan dituntut untuk menyesuaikan diri dengan
perkembangan teknologi guna menciptakan proses pembelajaran
yang lebih adaptif, efisien, dan selaras dengan dinamika zaman.
Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), tantangan yang
dihadapi menjadi lebih rumit karena tidak hanya mencakup
penguasaan materi ajar keagamaan, tetapi juga menyangkut
kemampuan menyampaikan nilai-nilai spiritual melalui platform
digital secara efektif. Oleh sebab itu, dibutuhkan pendekatan
pembelajaran yang mampu mengintegrasikan kelebihan metode

*! Penulis lahir di Tanjung Bonai, 29 Mei 1989, merupakan Dosen
STAI Nusantara Banda Aceh pada Program Studi Pendidikan Agama
Islam, menyelesaikan studi S1 di UIN Imam Bonjol Padang tahun 2012,
dan menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh tahun
2017.

115



tradisional dengan teknologi modern, salah satunya melalui
pendekatan blended learning.

Model blended learning adalah perpaduan antara
pembelajaran langsung (tatap muka) dan pembelajaran berbasis
daring, yang dirancang untuk meningkatkan kualitas interaksi,
fleksibilitas, serta efektivitas proses belajar-mengajar. Pendekatan
ini dinilai sesuai untuk diterapkan dalam PAI karena mampu
menyampaikan materi secara mendalam sekaligus memenuhi
kebutuhan peserta didik di era digital. Dalam masa peralihan
menuju  pemanfaatan  teknologi  secara  menyeluruh,
pengembangan model blended learning dalam PAI menjadi
strategi penting untuk menjaga mutu pendidikan sekaligus
memperkuat nilai-nilai keagamaan (Yuliana, 2021: 45).

Konsep Blended Learning

Blended learning adalah suatu pendekatan pembelajaran yang
memadukan metode pembelajaran langsung di kelas (tatap muka)
dengan pembelajaran berbasis teknologi melalui sistem daring
(online). Pendekatan ini bukan sekadar penggunaan teknologi
sebagai pelengkap, tetapi merupakan perpaduan utuh antara dua
metode utama yang dirancang untuk menciptakan pengalaman
belajar yang lebih optimal dan dinamis. Model ini bertujuan untuk
memaksimalkan kelebihan masing-masing pendekatan, seperti
interaksi sosial serta keterlibatan emosional dari pembelajaran
konvensional, dan fleksibilitas waktu serta akses tanpa batas dari
pembelajaran digital (Wibawa, 2020: 23).

Garrison dan Vaughan menyatakan bahwa blended learning
lebih dari sekadar digitalisasi materi pelajaran yang merupakan
integrasi yang terstruktur antara lingkungan fisik dan virtual yang
saling melengkapi, sechingga mendorong keterlibatan peserta didik
secara lebih dalam. Melalui model ini, siswa dapat mengakses
materi pembelajaran secara mandiri melalui media digital, namun
tetap memperoleh pengalaman belajar langsung melalui diskusi,
pengarahan, dan bimbingan dari guru saat pertemuan tatap muka.

116



Hal ini memperkuat pendekatan belajar yang bersifat aktif,
kolaboratif, dan personal.

Dalam implementasinya, blended learning menuntut
pendidik untuk meningkatkan kemampuan dalam penggunaan
teknologi sekaligus mengembangkan pendekatan pedagogis yang
sesuai dengan perkembangan zaman. Model ini mendukung
pelaksanaan pembelajaran berbasis proyek, diskusi online, serta
evaluasi formatif yang fleksibel. Oleh karena itu, blended learning
tidak hanya menjadi alternatif pembelajaran, tetapi juga berperan
sebagai strategi inovatif yang menjawab tantangan pendidikan di
era digital (Garrison, 2008: 5).

Tantangan dan Peluang Pendidikan Agama Islam di Era
Digital

Perkembangan teknologi digital telah memberikan pengaruh
besar terhadap dunia pendidikan, termasuk dalam ranah
Pendidikan Agama Islam (PAI). Perubahan ini tidak hanya
membawa kemudahan, tetapi juga menimbulkan berbagai
tantangan yang perlu dihadapi dengan bijak, sembari membuka
jalan bagi pemanfaatan peluang untuk meningkatkan mutu
pembelajaran. Salah satu kendala utama dalam implementasi PAI
di era digital adalah rendahnya tingkat literasi digital di kalangan
guru dan siswa. Tidak sedikit pendidik yang belum memiliki
kemampuan optimal dalam mengoperasikan perangkat dan sistem
pembelajaran berbasis teknologi, seperti Learning Management
System (LMS), media pembelajaran interaktif, maupun aplikasi
komunikasi digital (Hidayatullah, 2021:62). Kondisi ini
menyebabkan proses penyampaian materi ajar menjadi kurang
maksimal, terutama bagi generasi yang telah terbiasa dengan
teknologi dan visualisasi yang cepat serta menarik.

Tantangan lainnya adalah maraknya penyebaran informasi
keagamaan yang tidak dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah
di dunia maya. Peserta didik berisiko terpapar konten yang
mengandung provokasi, paham radikal, atau ajaran yang

117



bertentangan dengan nilai-nilai Islam moderat (Subandi, 2020:
77). Kurangnya kemampuan menyaring informasi digital dapat
mengarahkan pada pemahaman agama yang sempit. Oleh karena
itu, penguatan literasi digital dalam bidang keagamaan menjadi
sangat penting untuk dimasukkan dalam pengembangan
kurikulum PAIL

Meski demikian, era digital juga membawa peluang besar
bagi pengembangan pendidikan agama. Teknologi dapat
dimanfaatkan untuk menyampaikan materi secara lebih varijatif
dan interaktif, seperti melalui video pembelajaran, animasi,
simulasi, serta aktivitas daring. Hal ini dapat menumbuhkan minat
belajar siswa terhadap nilai-nilai keislaman secara lebih mendalam.
Selain itu, pembelajaran berbasis digital memungkinkan akses luas
terhadap sumber-sumber ilmu dari tokoh-tokoh agama di berbagai
belahan dunia tanpa batasan geografis. Proses digitalisasi juga
mendukung metode pembelajaran yang lebih partisipatif dan
kolaboratif. Pendidik dapat mengajak peserta didik untuk
berdiskusi dalam forum online, memproduksi konten dakwah
digital, atau menjalankan proyek-proyek sosial yang bernuansa
islami. Dengan demikian, pendidikan agama Islam di era digital
memiliki potensi besar untuk membentuk generasi muslim yang
berakhlak, berpikiran terbuka, dan melek teknologi (Munir, 2017:
91).

Strategi Pengembangan Model Blended Learning untuk PAI

Perancangan model blended learning dalam konteks
Pendidikan Agama Islam (PAI) membutuhkan pendekatan
strategi yang menyeluruh agar proses pembelajaran dapat
berlangsung secara efektif dan sesuai dengan tujuan yang
ditetapkan. Salah satu langkah kunci dalam strategi ini adalah
menggabungkan materi ajar keagamaan dengan metode
pembelajaran yang memanfaatkan teknologi secara optimal. Guru
dituntut untuk merancang proses pembelajaran  yang
mengombinasikan sesi tatap muka dan kegiatan daring secara

118



seimbang, dengan mempertimbangkan esensi spiritual dan nilai-
nilai dalam materi PAI (Raharjo, 2020: 88). Berbagai perangkat
digital seperti Learning Management System (LMS), media video,
dan forum diskusi online bisa digunakan sebagai sarana
pendukung dalam meningkatkan kualitas interaksi serta
pemahaman siswa terhadap materi keagamaan (Nurhayati, 2021:
54). Selain itu, pembuatan materi ajar berbasis multimedia
meliputi animasi, podcast bernuansa Islami, maupun simulasi
praktik ibadah dapat menambah minat siswa sekaligus
memperkuat pemahaman mereka terhadap nilai-nilai ajaran Islam
(Hasan, 2019: 102).

Strategi lainnya mencakup pelatihan guru PAI secara
berkelanjutan, khususnya dalam aspek pemanfaatan teknologi
pendidikan dan perancangan pembelajaran digital. Pendidik perlu
dibekali kemampuan untuk mengelola pembelajaran daring,
menyusun penilaian berbasis teknologi, serta memantau
perkembangan siswa melalui data digital. Dengan penerapan
strategi yang tepat, model blended learning berpotensi menjadi
pendekatan yang adaptif dan efektif dalam menjawab tantangan
pendidikan agama di era digital ini.

Daftar Pustaka

Garrison. D. R., & Vaughan. N. D. (2008). Blended Learning in
Higher Education: Framework, Principles, and Guidelines.
San Francisco: Jossey-Bass.

Hidayatullah. Furqon. (2021). Teknologi Pendidikan Islam di Era
Digital. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hasan. M. (2019). Media Pembelajaran Interaktif untuk
Pendidikan Islam. Semarang: Pelita Ilmu.

Munir. (2017). Pembelajaran Digital: Implementasi dan Inovasi
dalam Pendidikan. Bandung: Alfabeta.

Nurhayati. Lilis. (2021). Inovasi Pembelajaran Agama Berbasis
Teknologi. Malang: Cerdas Ulet Press.

119



Raharjo. S. B. (2020). Desain Pembelajaran Digital dalam
Pendidikan Islam. Surabaya: UIN Press.

Subandi. M. A. (2020). Literasi Keagamaan Digital: Tantangan
dan Strategi di Era Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Wibawa. Budi. (2020). Blended Learning: Konsep, Strategi, dan
Implementasi dalam Pendidikan. Yogyakarta: Deepublish.

Yuliana. Siti. (2021). Model Pembelajaran Blended Learning dalam
Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

120



Penerapan Sirategi Pembelajaran
Inmerakiif dalam Pengajaran Pendidikan
Agama Islam umiuk Menumbuhkan Sikap

Spiritual dan Sosial Pesera Didik

A’zizah, S.Pd.I., M.Ag**
STAI Al-Washliyah Banda Aceb

“Strategi pembelajaran intevaktif menumbubkan sikap spiritual
dan sosial siswa melalui pengajaran Pendidikan Agama Islam”

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki kontribusi yang
signifikan dalam membentuk kepribadian peserta didik,
khususnya dalam menanamkan keseimbangan antara nilai spiritual
dan sosial. Seiring dengan perkembangan era digital dan tantangan
global, proses pembelajaran agama tidak lagi cukup disampaikan
secara konvensional atau bersifat teoritis semata. Diperlukan
pendekatan yang lebih interaktif dan kontekstual agar materi ajar
dapat lebih mudah dipahami dan diterapkan dalam kehidupan
nyata. Pendekatan pembelajaran interaktif menjadi salah satu
strategi yang tepat untuk menciptakan suasana kelas yang aktif,
menyenangkan, dan mendorong keterlibatan siswa secara langsung
(Mulyasa, 2017:65).

Melalui metode ini, guru tidak lagi menjadi pusat informasi,
melainkan fasilitator yang membantu peserta didik dalam
berdiskusi, berkolaborasi, serta menghubungkan  materi

** Penulis lahir di Pohroh, 28 Desember 1989, merupakan dosen
tetap di STAI Al-Washliyah Banda Aceh pada Program Studi Pendidikan
Agama Islam, menyelesaikan pendidikan S2 di UIN Ar-Raniry Banda
Aceh Banda Aceh.

121



pembelajaran dengan kondisi sosial yang mereka alami sehari-hari.
Hal ini memungkinkan nilai-nilai spiritual seperti iman, kejujuran,
dan ketulusan, serta nilai-nilai sosial seperti kepedulian dan
tanggung jawab, dapat tertanam secara lebih mendalam. Berbagai
studi mengungkapkan bahwa siswa yang belajar melalui
pendekatan interaktif menunjukkan respons yang lebih positif
terhadap ajaran agama dan hubungan sosial mereka. Dengan
demikian, inovasi dalam strategi pembelajaran menjadi kunci
untuk membentuk karakter siswa secara holistik (Zuhairini, 2008:
112).

Pengertian Strategi Pembelajaran Interaktif

Strategi pembelajaran interaktif adalah metode pengajaran
yang menitikberatkan pada keterlibatan aktif siswa dalam seluruh
proses belajar. Dalam pendekatan ini, peserta didik tidak hanya
berperan sebagai penerima informasi, melainkan turut aktif dalam
berinteraksi, baik dengan guru, teman sekelas, maupun dengan
lingkungan belajar mereka. Melalui interaksi tersebut, siswa
didorong untuk memahami materi secara lebih mendalam serta
mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan reflektif. Sanjaya
menyatakan bahwa strategi pembelajaran interaktif merupakan
rangkaian langkah yang disusun secara sistematis oleh pendidik
agar proses belajar berlangsung dinamis, bermakna, dan
memungkinkan siswa memperoleh pengalaman belajar langsung
yang membangun pengetahuan secara mandiri (Sanjaya, 2006:
126).

Strategi ini umumnya mencakup teknik seperti diskusi
kelompok, tanya jawab, studi kasus, simulasi, hingga proyek
kolaboratif, yang semuanya mendukung pengembangan
kemampuan berpikir dan keterampilan sosial siswa. Selain itu,
pendekatan ini dianggap mampu menciptakan suasana belajar
yang terbuka dan menghargai partisipasi setiap individu. Dalam
kondisi tersebut, siswa diberi ruang untuk menyampaikan
pendapat dan merasa dihargai. Ini sangat relevan khususnya dalam

122



pendidikan agama, di mana nilai-nilai moral dan spiritual tidak
cukup hanya dijelaskan, tetapi harus dialami secara nyata dan
dikaji bersama dalam konteks kehidupan sehari-hari. Oleh karena
itu, strategi interaktif tidak hanya memperkuat penyampaian
materi pelajaran, tetapi juga memainkan peran penting dalam
pembentukan karakter dan kepribadian peserta didik secara
menyeluruh (Uno, 2010: 88).

Penerapan dalam Pengajaran Pendidikan Agama Islam

Penerapan strategi pembelajaran interaktif dalam Pendidikan
Agama Islam (PAI) menjadi elemen penting dalam menciptakan
proses belajar yang tidak hanya fokus pada kemampuan
intelektual, tetapi juga mencakup aspek emosional dan
keterampilan. Pembelajaran agama idealnya tidak terbatas pada
hafalan atau pemahaman teori, melainkan diarahkan pada
penguatan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari peserta
didik. Pendekatan interaktif mampu membentuk pengalaman
belajar yang aktif, menyenangkan, serta bermakna secara pribadi
dan sosial. Dalam pengajaran PAI, pendekatan interaktif seperti
kerja kelompok, simulasi, permainan peran, dan analisis kasus
sangat efektif dalam menggali nilai-nilai Islam seperti amanah,
tanggung jawab, dan toleransi. Contohnya, guru dapat melibatkan
siswa dalam diskusi mengenai isu-isu sosial terkini dan
mengaitkannya dengan prinsip-prinsip Islam. Metode ini
memberikan pemahaman bahwa ajaran agama bukan hanya materi
pelajaran  di sekolah, tetapi juga menjadi pedoman dalam
kehidupan bermasyarakat (Rohmah, 2018: 74).

Hasan Langgulung menegaskan bahwa pembelajaran agama
yang baik adalah yang mampu menyentuh dimensi emosional dan
sosial siswa, serta memberi ruang bagi proses penanaman nilai
secara bertahap dan sadar (Hasan, 2004: 145). Oleh sebab itu, guru
PAI dituntut untuk kreatif dalam memilih teknik pembelajaran
yang tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga
merangsang pemikiran kritis, dialog, dan perilaku sesuai dengan

123



ajaran Islam. Dengan strategi ini, siswa akan lebih terlibat dalam
proses belajar dan terdorong untuk menerapkan nilai-nilai agama
dalam kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan sekolah maupun
di masyarakat luas.

Dampak Terhadap Sikap Spiritual dan Sosial Peserta Didik

Penerapan metode pembelajaran interaktif dalam dunia
pendidikan memberikan dampak yang signifikan terhadap
perkembangan sikap spiritual dan sosial peserta didik. Dengan
terlibat aktif dalam proses pembelajaran, siswa tidak hanya
memperoleh informasi, tetapi juga mengalami proses penanaman
nilai-nilai yang berkaitan dengan moralitas, keimanan, serta
interaksi sosial antar individu. Aktivitas pembelajaran yang
melibatkan diskusi, kerja kelompok, studi kasus, dan refleksi
bersama membantu siswa untuk menggali makna ajaran agama
secara lebih dalam dan praktis dalam kehidupan sehari-hari.
Melalui aktivitas yang mendorong kontemplasi, empati, serta
hubungan yang lebih intim dengan Tuhan, sikap spiritual siswa
dapat berkembang. Kegiatan seperti membaca dan merenungkan
ayat-ayat suci, berdiskusi tentang pelajaran moral dalam ibadah,
serta terlibat dalam proyek sosial yang dilandasi nilai-nilai Islam
dapat meningkatkan keimanan dan ketakwaan peserta didik.
Proses ini memperkuat pemahaman bahwa agama bukan sekadar
pengetahuan, melainkan pedoman dalam kehidupan nyata (Hasan,
2009: 89).

Selain itu, penggunaan strategi pembelajaran interaktif juga
memberikan pengaruh positif terhadap sisi sosial siswa. Dengan
berinteraksi dan bekerja sama dalam proses pembelajaran, siswa
diajarkan untuk menghargai perbedaan, berkolaborasi, dan
bertanggung jawab. Hal ini sangat penting untuk membentuk
karakter yang lebih toleran dan peduli terhadap sesama
(Ramayulis, 2013: 157). Menurut Zubaedi, pendidikan yang
berhasil adalah pendidikan yang mampu mengembangkan secara

holistik pribadi peserta didik, baik dalam aspek spiritual maupun

124



sosial, sehingga mereka dapat menjadi individu yang berakhlak
baik dan bermanfaat bagi masyarakat (Zubaedi, 2011:104).

Daftar Pustaka
Hasan. Syamsu Yusuf. (2009). Psikologi Perkembangan Peserta
Didik. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Langgulung. H. (2004). Pendidikan Islam dan Peranannya
dalam Pembangunan di Dunia Islam. Jakarta: Pustaka Al-
Husna Baru.

Mulyasa. E. (2017). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Ramayulis. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.
Rohmah. N. (2018). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Yogyakarta: Deepublish.

Sanjaya, Wina. (2006). Strategi Pembelajaran Berorientasi
Standar Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Uno, Hamzah B. (2010). Model Pembelajaran: Menciptakan
Proses Belajar Mengajar yang Kreatif dan Efektif. Jakarta:
Bumi Aksara.

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan
Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. Jakarta: Kencana.

Zuhairini, dkk. (2008). Metodologi Pengajaran Agama Islam.
Jakarta: Bumi Aksara.

125



Kejujuran dan Amanah dalam Islam

Simahate Bengi*

Institut Agama Islam Negeri Takengon

“Kejujuran dan Amanab adalab nilai utama islam, membentuk

pribadi bertakwa,dapat di percaya, dan berakblak mulia”

ejujuran adalah sikap maupun prilaku yang mencerminkan

kebenaran dalam ucapan, baik itu Tindakan maupun niat,
dalam islam kejujuran berarti berkata dan bertindak sesuai dengan
kenyataan yang sebenarnya. dan amanah ijalah sifat terpuji dalam
islam yang berarti dapat di percaya, Amanah juga di artikan
menjaga atau melaksanakan sesuatu yang telah di percayakan
kepada kita baik itu menjaga kepercayaan maupun rahasia.

Tujuan dari mempelajari kedua sifat ini seseorang dapat
membentuk pribadi yang berakhlak mulia dan bertanggung jawab
sesuai dengan ajaran agama. Sifat ini tidak hanya membawa
kebaikan di dunia saja tetapi juga menjadi amalan yang akan di
hitung di akhirat kelak.

Kejujuran adalah sikap yang mengatakan dan melakukan
sesuatu yang sesuai dengan kebenaran, tanpa menyembunyikan
fakta yang sebenarnya baik itu dalam ucapan, perbuatan, serta niat
dalam hati. adapun amanah adalah rasa tanggung jawab terhadap
sesuatu yang di percayakan pada seseorang, baik berupa barang, t
ugas, maupun rahasia. amanah mencakup kepada kepercayaaan
dari allah, manusia dan diri kita sendiri.

» Penulis berasal dari aceh tengah, dilahirkan di aceh tengah 03
januari 2005. Sekarang penulis mengabdi sebagai mahasiswi Pendidikan
Guru Madrasah Ibtidaiyah di Institut Agama Islam Negeri Takengon.

126



Kejujuran dalam islam adalah sikap berkata dan bertindak
sesuai dengan kenyataan dan kebenaran. jujur adalah
mencerminkan hati yang bersih dan niat yang lurus dalam
kejujuran tidak hanya sebatas berkata benar, tetapi mencakup
keselarasan antara hati, ucapan, dan perbuatan yang sesuai dengan
kebenaran dan ridho alllah. Kejujuran dalam islam memiliki

beberapa bentuk:
1. Kejujuran dalam niat

Ialah salah satu bentuk kejujuran paling mendasar dalam
islam. Ini berarti seseorang yang benar-benar meniatkan amal
atau perbuatan nya hanya untuk allah swt, tanpa di sertai niat
tersembunyi seperti angin di puji, atau mendapatkan
keuntungan duniawi. ikhlas adalah inti dari kejujuran niat, di
mana semua amal ibadah dan perbuatan baik, dalam islam
baru bernilai jika di lakukan karena allah semata.

Hadist tentang kejujuran dalam niat yang di riwayatkan
oleh Umar Bin Khattab radhiyallahu’anhu:

(535 1 {5 ) R L)y il g ) W)
“Sesunggubnya segala amal itu tergantung pada niatnya,
dan  sesunggubnya setiap orang akan mendapatkan

(balasan) sesuai dengan apa yang di niatkan..” (HR.Bukhari
no.ldan muslim no.1907)

Hadits ini menekankan pentingnya niat yang jujur dan
Ikhlas dalam setiap perbuatan,kejujuran dalam niat berarti
sesesorang melakukan amal semata-mata karena allah, bukan
karena riya, atau ingin di puji atau tujuan yang mengarah
kepada duniawi.

2. Kejujuran dalam berbicara

Kejujuran dalam berbicara berarti ucapan seseorang
mencerminkan pada suatu hal yang benar benar nyata dan
tidak mengada-ngada, berkata dengan apa adanya tanpa

127



mengurangi maupun menambah perkataan dalam kebenaran.
kejujuran dalam perkataan ini ialah salah satu ciri utama orang
yang beriman.

Hadist tentang kejujuran dalam berbicara:

Ja I g “\aa.“ui\ @%ﬂﬂ\u\g cJ.\S\uﬂ @.\.gad.\.ml\u\

uuuuu

Luum\wu:siul;dm& s AL day

"Sesunggubnya kejujuran membawa kepada kebaikan,
dan kebaikan membawa ke surga. Dan seseorang yang
senantiasa berkata jujur dan berusaba jujur, akan
dicatat di sisi Allah sebagai orang yang sangat jujur
(siddiq).” (HR.Bukhari n0.6094, muslim no.2607)

Hadist yang di atas bermakna tentang kejujuran dalam
berbicara di mana saat kita berbicara untuk selalu
membiasakan nya dengan perkataan yang jujur dan setiap
orang yang berkata jujur akan mendapatkan derajat yang lebih
tinggi di sisi allah swt.

Amanah dapat di artikan sebagai kepercayaan di mana segala
sesuatu yang sudah di percayakan kepada seseorang untuk di jaga,
atau pun di sampaikan sesuai dengan yang scharusnya.sifat
Amanabh ini ialah salah satu akhlak yang mulia yang wajib di miliki
oleh seseorang.di dalam Masyarakat amanah adalah yang paling
utama terbentuknya keyakinan sesama Masyarakat orang yang
selalu Amanah akan di percaya dan sifat Amanah ini juga
menjadikan kita menjadi seseorang yang membentuk hubungan
sosial yang sehattetapi juga menjadi jalan kita di akhirat kelak
maka dari sifat ini lah kita belajar bahwa Amanah adalah ujian
iman, maka barang siapa yang dengan tulus menjaga sifat ini maka
dia sebagai hamba allah swt yang bertakwa.

Di dalam sifat Amanah ini terbagi menjadi beberapa bagian
di antaranya:

128



1. Amanah terhadap allah

Amanah kepada allah ialah segala bentuk tangung jawab
yang di titipkan allah kepada kita sebagai seorang hamba di
mana allah menyuruh kita melakukan perintahnya, dan
menjauhkan diri dari larangannya, Amanah kepada allah
adalah inti dari hidup seorang muslim terhadap
manusia,alam,dan diri sendiri.

Hadist tentang Amanah terhadap allah: QS.Al-Ahzab ayat
72:

l.g.dmu\ u.ulﬁdhalbudJYbuMiuJG FEAN] L\mﬁ Ln\
Y&PLA}SL G AN Gyl 1ghaa s Lgda (8l

"Sesunggubnya Kami telah mengemukakan amanah
kepada langit, bumi dan gunung-gunung, maka
semuanya enggan untuk memikul amanab itu dan
mereka kbawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullab
amanab itu oleb manusia. Sunggub, manusia itu sangat
zalim dan sangat bodob.”

Dari hadist di atas menjelaskan inti dari kehidupan. taat
kepada syariat, jujur dalam beriman, dan bertanggung jawab
atas dunia dan akhirat. ayat ini juga menjadi peringatan dan
dorongan agar manusia tidak meremehkan tanggung jawab
nya.

2. Amanah sesama manusia

Di dalam kehidupan bermasyarakat, kepercayaan adalah
yang paling utama dalam membangun hubungan yang
harmoni. setiap seseorang yang menitipkan suatu hal baik
berupa rahasia, tugas maupun janji, ini adalah bentuk
tanggung jawab moral yang di sebut sebagai Amanah terhadap
sesama manusia. Ketika seseorang di beri titipan maka ia
terlihat konsisten untuk menjaganya inilah yang menjadi
integritas pribadi seseorang.

129



Rasulullah saw bersabbda:

“Tidak Beriman Seseorang Yang Tidak Bisa Di Percaya
Dan Tidak Ada Agama Bagi Orang Yang Tidak
Menepati Janji.”(HR.Abmad)

Dari hadist di atas menegaskan kan bahwa Amanah bukan
hanya urusan duniawi tetapi juga bagian dari iman, maka
orang yang bisa menjaga kepercayaan sesama manusia akan
selalu di hormati dan selalu di percaya oleh Masyarakat.

3. Amanah terhadap diri sendiri

Amanah bukan hanya tentang menjaga kepercayaan orang
lain atau menjalankan perintah allah, tetapi juga menjaga diri
sendiri dengan jujur dan bertanggug jawab. amanah terhadap
diri sendiri ialah bentuk paling dalam dari tanggung jawab
pribadi,sadar akan hak dan kewajiban sebagai seorang hamba
allah sebagai manusia yang berakal. kejujuran terhadap diri
sendiri adalah awal dari kehidupan yang baik,jika seseorang
tidak mampu jujur dengan hatinya sulit baginya untuk
bersikap adil kepada orang lain, setiap Keputusan dan prilaku
mencerminkan bagaimana seseorang menghargai hidup yang
di titipkan oleh allah swrt.

Rasullulah saw bersabda;

“Setiap Kalian Adalab Pemimpin, Dan Setiap Kalian
Akan Di Mintai Pertanggung jawaban atas yang di
pimpin”

Dari hadist yang di atas ialah Amanah terhadap diri
sendiri yaitu menjaga diri dari segala perbuatan maksiat, dan
menjalankan kewajiban kepada allah,serta menjaga anggota
tubuh,hati,dan pikiran agar tetap selalu berada dalam jalan
yang allah ridhoi.

Menjaga kejujuran dan Amanah di dalam kehidupan yang
modern, keduanya bukan hanya bagian dari akhlakyang mulia saja
tetapi juga bukti nyata keimanan seseorang. namun di Tengah

130



kehidupan yang modern ini kejujuran dan Amanah menjadi
tangangan besar di antara nya ialah:

1. Daya Tarik dunia

Di mana orang mudah sckali tergoda untuk
mengorbankan kejujuran demi harta,jabatan,dan
popularitas.godaan ini akan selalu ada,tqapi orang yang
beriman akan menempatkan akhirat di atas dunia,seseorang
yang beriman akan selalu memegang teguh nilai kejujuran
serta Amanah meski itu beresiko.

2. Tekanan pergaulan

Di dalam lingkungan yang bebas kebohongan membuat
orang yang jujur terlihat ‘aneh’ di mana kebanyakan orang
memilih njalan pintas, mereka yang memegang Amanah justru

di anggap lebih lemah.
3. Kekhawatiran dan kepentingan pribadi

Rasa takut akan kesalahan, atau kehilangan sering kali
menjadi dorongan seseorang untuk menyembunyikan
kebenaran atau lari dari tanggung jawab. padahal ini bentuk
nyata dari mengkhianati Amanah yang sudah di emban.

Berdasarkan dari penjelasan di atas, kejujuran dan Amanah
dalam islam kedua sifat ini menjadi prinsip utama yang
mencerminkan keimanan seseorang.amanah juga tidak hanya
sebatas pada harta,tetapi juga tanggung jawab terhadap waktu,
ilmu, jabatan, dan bahkan rahasia orang lainkejujuran
mencerminkan hati yang bersih dan jalan menuju keberkahan serta
keselamatan dunia dan akhirat. Kejujuran dan Amanah bukan
sekedar nilai moral saja melainkan perintah allah dan ciri-ciri orang
beriman, di dunia modern yang serba cepat dua nilai ini justru
menjadi pelita yang menuntun kita ke jalan yang benar- baik
dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun professional.

131



Kreativitas Guru dalam Mendesain
Pengajaran Pendidikan Agama Islam
vang Mampu Menjawab Tamangan
Zaman dan Kebmiuhan Siswa

Husnawiyah, S.Pd.I., M.Ag*
SMKS Al-Fitri Benreunuen

“Kreativitas guru PAI penting untuk menciptakan pembelajaran
yang relevan, interaktif, dan adaptif terbadap tantangan
zaman serta kebutuban siswa”

Perubahan zaman yang berlangsung sangat cepat, khususnya di
era digital, menuntut dunia pendidikan untuk senantiasa
berinovasi agar tetap sejalan dengan dinamika yang terjadi.
Pendidikan Agama Islam (PAI), sebagai fondasi dalam
membentuk karakter dan akhlak peserta didik, juga harus mampu
mengikuti perkembangan dan menjawab kebutuhan siswa masa
kini. Dalam hal ini, peran guru sangatlah penting, terutama dalam
merancang pembelajaran yang inovatif, komunikatif, dan
bermakna. Kreativitas guru tidak hanya terbatas pada metode
penyampaian materi, tetapi juga mencakup kemampuan
mengaitkan ajaran Islam dengan kondisi nyata yang dihadapi siswa
dalam kehidupan sehari-hari.

* Penulis lahir di Alue Calong Tangse, 02 Maret 1983, merupakan
Guru di Salah satu sekolah SMK S Al-Fitri Beureunuen Kab.Pidie,
menyelesaikan studi S1di PTI Al-Hilal Sigli pada tahun 2011, dan
menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh tahun
2017.

132



Arus globalisasi, kemajuan teknologi informasi, serta
perubahan nilai-nilai sosial menuntut guru PAI untuk bersikap
adaptif dan berpikir kreatif dalam memenuhi kebutuhan generasi
digital. Pembelajaran yang kaku dan bersifat satu arah tidak lagi
efektif bagi siswa modern, sehingga dibutuhkan pendekatan yang
lebih relevan dan kontekstual. Oleh karena itu, kreativitas guru
dalam mendesain strategi pembelajaran yang responsif terhadap
perkembangan zaman menjadi faktor penting dalam menjaga
makna dan efektivitas pendidikan agama di lingkungan sekolah
(Mulyasa, 2013: 45).

Tantangan Zaman dalam Pendidikan Agama Islam

Di tengah arus globalisasi dan perkembangan pesat teknologi
informasi, Pendidikan Agama Islam (PAI) dihadapkan pada
beragam tantangan yang semakin kompleks. Salah satu tantangan
terbesar adalah menyampaikan nilai-nilai Islam dalam konteks
dunia digital yang dipenuhi informasi instan, yang sering kali
bertentangan dengan ajaran Islam. Remaja dan siswa saat ini
tumbuh dalam budaya global yang membentuk cara berpikir kritis
dan terbuka terhadap berbagai pandangan. Kondisi ini menuntut
agar pendidikan agama bersifat fleksibel dan responsif terhadap
kebutuhan spiritual serta tantangan aktual yang dihadapi siswa.
Tantangan lain yang perlu mendapat perhatian serius adalah
rendahnya minat siswa terhadap pelajaran agama yang dianggap
membosankan, terlalu teoritis, dan kurang aplikatif.

Banyak peserta didik melihat PAI hanya sebagai pelajaran
hafalan, tanpa memahami manfaat praktisnya dalam kehidupan
sehari-hari. Hal ini menuntut guru untuk meninjau ulang metode
dan pendekatan pengajaran yang digunakan, agar mampu
menghadirkan pengalaman belajar yang lebih bermakna. PAI
seharusnya tidak hanya fokus pada transfer ilmu, tetapi juga
menjadi sarana pembentukan karakter, nilai moral, dan kepedulian
sosial siswa. Di sisi lain, keragaman budaya, pengaruh gaya hidup
sekuler, serta masifnya penyebaran paham ekstrem melalui media

133



sosial turut menjadi tantangan besar. Guru PAI dituntut memiliki
kemampuan untuk mengajarkan agama secara relevan dan
moderat, dengan pendekatan yang menyesuaikan konteks zaman.
Pendidikan agama diharapkan dapat menjadi benteng moral yang
membimbing siswa untuk tetap menjunjung tinggi nilai-nilai
Islam yang membawa kedamaian bagi seluruh alam (Zamroni,
2011: 63).

Peran Kreativitas Guru dalam Mendesain Pengajaran

Kreativitas menjadi elemen krusial yang wajib dimiliki oleh
seorang guru dalam merancang proses pembelajaran, terlebih di
tengah perubahan zaman yang terus berkembang. Peran guru saat
ini tidak hanya sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai
fasilitator, pendorong semangat, dan pencipta inovasi dalam
proses pendidikan. Oleh karena itu, kemampuan berpikir kreatif
menjadi dasar dalam menciptakan suasana belajar yang menarik,
relevan, serta bermakna bagi peserta didik. Dalam konteks
pengajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), kreativitas sangat
diperlukan guna mengatasi kebosanan siswa terhadap metode
pembelajaran tradisional yang kurang menarik. Guru yang kreatif
mampu menyusun kegiatan belajar yang aktif, kontekstual, dan
menyenangkan. Hal ini bisa dicapai melalui pemanfaatan media
digital, teknologi pembelajaran, permainan edukatif, kerja
kelompok, simulasi, hingga memasukkan isu-isu aktual ke dalam
pembahasan materi.

Pendekatan tersebut membuat siswa merasa lebih terhubung
dengan pelajaran, sehingga semangat belajar dan pemahaman
mereka terhadap ajaran Islam meningkat. Selain itu, guru perlu
menyesuaikan metode pembelajarannya dengan kebutuhan dan
karakter peserta didik yang beragam. Dengan pendekatan kreatif,
guru dapat menemukan strategi yang fleksibel serta responsif
terhadap kondisi kelas. Misalnya, dengan mengimplementasikan
model pembelajaran berbasis proyek (project-based learning), guru
dapat mengajak siswa untuk aktif menyelesaikan persoalan nyata

134



yang berkaitan dengan nilai-nilai agama. Hal ini tidak hanya
mendorong  kemampuan  berpikir  kritis, tetapi  juga
menumbuhkan kesadaran keagamaan dan sosial siswa.

Kemampuan guru untuk menyusun materi ajar secara kreatif
juga tercermin dari bagaimana ia mengaitkan isi pembelajaran
dengan realitas kekinian. Tidak hanya bersumber dari buku teks,
tetapi juga dari fenomena kehidupan modern seperti isu
lingkungan, teknologi, dan keberagaman sosial. Dengan demikian,
siswa dapat memahami ajaran Islam secara kontekstual sebagai
pedoman hidup yang relevan di era modern (Hanafi, 2017: 112).
Secara  keseluruhan, kreativitas guru dalam mendesain
pembelajaran berperan besar dalam menunjang keberhasilan
pendidikan, terutama dalam membentuk karakter dan akhlak
siswa sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Contoh Praktik Kreatif dalam Pengajaran PAI

Dalam menghadapi dinamika zaman yang terus berubah,
guru Pendidikan Agama Islam (PAI) perlu mengembangkan
pendekatan pembelajaran yang inovatif dan responsif. Salah satu
metode kreatif yang bisa diterapkan adalah teknik storytelling atau
bercerita. Pendekatan ini terbukti efektif dalam menanamkan
nilai-nilai Islam karena mampu menyentuh aspek emosional,
mengaktifkan daya imajinasi, serta mendorong pemikiran siswa
secara lebih mendalam. Pemanfaatan teknologi digital seperti
video edukatif, podcast bertema Islam, serta platform interaktif
seperti Kahoot! atau Quizizz menjadi alternatif pembelajaran yang
menarik. Contoh praktik kreatif lainnya adalah penerapan model
pembelajaran berbasis proyek (project-based learning), di mana
siswa diminta untuk memproduksi karya dakwah digital, seperti
video pendek, poster, atau kampanye sosial yang mengangkat nilai-
nilai keislaman. (Suyadi, 2020: 87).

135



Dampak Positif dari Pengajaran PAI yang Kreatif

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) yang dirancang
secara kreatif mampu memberikan pengaruh positif yang
signifikan terhadap perkembangan peserta didik. Salah satu
manfaat utamanya adalah meningkatnya antusiasme dan motivasi
belajar siswa. Ketika guru menggunakan pendekatan yang
bervariasi dan menarik seperti integrasi teknologi, proyek
kolaboratif, dan metode pembelajaran aktif siswa tidak lagi merasa
jenuh atau terbebani saat mempelajari mata pelajaran agama.
Suasana belajar yang menyenangkan mendorong keterlibatan siswa
secara lebih aktif, sehingga pemahaman terhadap materi pun
menjadi lebih mendalam (Sutrisno, 2021: 134).

Sebagai  contoh, penggunaan  metode  storytelling
memungkinkan siswa untuk mengaitkan nilai akhlak, toleransi,
serta kepedulian sosial dengan pengalaman nyata yang mereka
hadapi. Hal ini menjadikan materi pembelajaran lebih kontekstual
dan sesuai dengan kondisi mereka (Hasanah, 2018:56). Tidak
hanya itu, pengajaran PAI yang kreatif juga mendorong
pengembangan kemampuan berpikir kritis dan inovatif pada
siswa.

Model pembelajaran  yang mengajak siswa untuk
menciptakan solusi atau berkarya, seperti dalam proyek dakwah
berbasis media digital, dapat meningkatkan kemampuan problem
solving, komunikasi, serta kolaborasi. Keterampilan ini menjadi
sangat esensial dalam menghadapi tantangan kehidupan di era

global yang serba kompleks. (Zainuddin, 2019: 75).

Dafar Pustaka

Hanafi. I. (2017). Kreativitas Pembelajaran Guru di Eva Modern.
Jakarta: Prenadamedia Group.

Hasanah. N. (2018). Metode Kreatif dalam Pengajaran
Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

136



Mulyasa. E. (2013). Menjadi Guru Profesional: Strategi
Meningkatkan Kualitas Guru di Era Global. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Suyadi. (2020). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
di Era Digital. Yogyakarta: Prenada Media.

Sutrisno. S. (2021). Pendidikan Agama Islam dan Keterampilan
Abad 21. Surabaya: Alfabeta.

Zamroni.M. (2011). Pendidikan Islam di Era Globalisasi:
Tantangan dan Peluang. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Zainuddin. A. (2019). Inovasi Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Jakarta: Kencana.

137



138



BAB 11l

Pembemukan Karalkier Unggul
Melalui Pendidikan Agama Islam
bagi Generasi Emas



Pemahaman Tauhid dalam
Pendidikan Agama Islam di Lembaga
Pendidikan Anak Usia Dini

Dr. Nia Wardhani, S.Pd.I., M.A%
UIN Sultanab Nabrasiyah Lhokseumawe

“Pemahaman taubid dalam Pendidikan Anak Usia Dini
merupakan langkab awal yang sangat penting dalam
membentuk fondasi keimanan yang knat”

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah proses
pembelajaran yang bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai
ajaran Islam kepada peserta didik, baik dalam bentuk
pengetahuan, sikap, maupun perilaku, agar dapat menjalani
kehidupan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Zakiah Daradjat
menyatakan bahwa Pendidikan Agama Islam adalah usaha sadar
untuk menyiapkan peserta didik dalam meyakini, memahami,
menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam melalui kegiatan
bimbingan, pengajaran, dan latihan. Departemen Agama RI
mendefinisikan PAI sebagai usaha sadar dan terencana dalam
menyiapkan peserta didik untuk mengenal, memahami,

% Penulis berasal dari Keumala, Kabupaten Pidie, Provinsi Aceh,
dan lahir pada tahun 1985. Pendidikan jenjang sarjana diselesaikan pada
tahun 2009, diikuti oleh gelar magister pada tahun 2011, dan gelar
doktoral pada tahun 2017. Selama menempuh pendidikan tinggi, penulis
fokus pada bidang Pendidikan Agama Islam. Saat ini, penulis berprofesi
sebagai dosen tetap berstatus PNS di Program Studi Pendidikan Agama
Islam, Pascasarjana, UIN Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe.

140



menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam melalui kegiatan
bimbingan, pengajaran, atau latihan.

Pendidikan anak usia dini (PAUD) merupakan fondasi awal
dalam proses pembentukan karakter dan kepribadian anak. Pada
masa inilah perkembangan kognitif, afektif, dan psikomotorik
anak sedang berada dalam masa emas (golden age). Oleh karena itu,
penting bagi lembaga PAUD untuk menyisipkan nilai-nilai
keagamaan, khususnya pemahaman tauhid, dalam proses
pembelajaran. Tauhid sebagai inti dari ajaran Islam harus
diperkenalkan sejak dini agar anak memiliki pondasi keimanan
yang kuat dan terarah. Pendidikan anak usia dini (PAUD)
merupakan fondasi utama dalam membentuk nilai-nilai
keagamaan seorang anak. Dalam Islam, penanaman tauhid atau
keesaan Allah SWT menjadi inti dari seluruh ajaran agama. Oleh
karena itu, pemahaman tauhid harus dikenalkan sejak dini agar
anak tumbuh menjadi pribadi yang beriman, bertakwa, dan
memiliki akhlak mulia. Lembaga pendidikan anak usia dini
memiliki peran strategis dalam mengenalkan konsep-konsep dasar
tauhid secara sederhana, menyenangkan, dan sesuai dengan tahap
perkembangan anak.

Pengenalan konsep tauhid kepada anak usia dini bukanlah
hal yang mudah, karena keterbatasan daya nalar mereka. Namun,
dengan pendekatan yang tepat, guru PAUD dapat menanamkan
nilai-nilai ketauhidan secara sederhana dan menyenangkan. Artikel
ini akan membahas pentingnya pemahaman tauhid dalam PAUD,
pendekatan yang digunakan, serta tantangan dan solusi dalam
implementasinya.

Tauhid secara etimologi berasal dari kata wabhada yang
berarti menjadikan satu atau mengesakan. Dalam konteks Islam,
tauhid berarti mengesakan Allah dalam segala aspek ketuhanan,
seperti Rububiyah (keesaan dalam mencipta dan mengatur),
Ulubiyah (keesaan dalam ibadah), dan Asma wa Sifat (keesaan
dalam nama dan sifat Allah). Urgensi pengajaran tauhid dalam
pendidikan anak usia dini terletak pada upaya membentuk dasar
iman sejak awal. Rasulullah SAW sendiri mengajarkan kalimat laa

141



tlaaba illallab sebagai kalimat tauhid pertama kepada para
sahabat dan umatnya. Membiasakan anak mengenal dan menyebut
nama Allah, serta menyadari bahwa segala sesuatu adalah ciptaan-
Nya, akan memupuk kecintaan dan kesadaran beragama sejak dini.

Anak usia dini (0—6 tahun) berada pada tahap perkembangan
yang sangat cepat, namun belum memiliki kemampuan berpikir
abstrak secara sempurna. Oleh karena itu, konsep tauhid yang
sifatnya abstrak perlu dikemas dengan pendekatan yang konkrit,
visual, dan emosional. Karakteristik anak usia dini yang relevan
untuk pembelajaran tauhid antara lain: Egosenrik (anak
memandang dunia dari sudut pandangnya sendiri); pembelajar
aktif (belajar melalui pengalaman langsung, pengamatan, dan
interaksi); Imajinatif (anak suka berfantasi dan menyukai cerita);
dan meniru (mereka belajar dengan meniru perilaku orang dewasa
atau guru mereka). Implikasinya, pengajaran tauhid harus
dilakukan secara menyenangkan, kreatif, dan berulang-ulang.
Media seperti lagu, gambar, cerita, dan permainan sangat efektif
digunakan untuk menanamkan konsep ketauhidan secara
bertahap dan alami.

Pengajaran tauhid di PAUD dapat dilakukan melalui
beberapa pendekatan seperti: Pendekatan Tematik (Menyisipkan
nilai tauhid dalam tema keseharian anak seperti tema "Ciptaan
Allah", "Tubuhku", "Keluargaku”, dan sebagainya); Pembelajaran
Berbasis Cerita (Storytelling) Guru dapat menggunakan kisah para
nabi atau cerita fabel Islami untuk menanamkan konsep bahwa
hanya Allah yang Maha Kuasa; Melalui lagu dan nyanyian Islami,
lagu-lagu sederhana seperti “Allah Maha Besar” atau “Allah
Ciptakan Dunia” sangat efektif; Pembiasaan dan Teladan, Guru
sebagai role model harus menunjukkan sikap dan ucapan yang
mencerminkan ketauhidan; kegiatan rutin spiritual (membiasakan
anak untuk berdoa, mendengarkan murottal, dan menyebut
asmaul husna secara rutin).

Namun demikian, terdapat beberapa tantangan dalam
mengajarkan tauhid pada anak usia dini antara lain: Jika konsep
abstrak sulit dipahami, maka solusinya adalah menggunakan

142



media visual dan konkret serta menghindari penjelasan teoretis;
Jika kurangnya pelatihan guru PAUD maka perlu pelatihan dan
workshop fokus pada metode pendidikan agama Islam untuk
anak; Jika minimnya bahan ajar Islami untuk anak, maka perlu
pengembangan media pembelajaran Islami; dan jika terdapat
perbedaan latar belakang keluarga, maka perlunya kolaborasi
antara sekolah dan orang tua.

Dengan demikian, pemahaman tauhid dalam pendidikan
anak usia dini merupakan langkah awal yang sangat penting dalam
membentuk fondasi keimanan yang kuat. Melalui pendekatan
yang sesuai dengan karakteristik anak, konsep tauhid dapat
ditanamkan secara sederhana, menyenangkan, dan membekas di
hati mereka. Guru PAUD memiliki peran vital dalam proses ini.
Dengan dukungan media pembelajaran yang tepat dan kerjasama
dengan orang tua, pembelajaran tauhid akan memberikan dampak
positif jangka panjang bagi pembentukan karakter anak sebagai
generasi muslim yang beriman dan bertakwa.

Daftar Pustaka

Hamdani, R. (2019). Pendidikan Tauhid dalam Membentuk
Karakter Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Islam Anak
Usia Dini, 3(2), 45-57.

Ramli, M. (2020). Implementasi Nilai-Nilai Tauhid dalam
Pembelajaran Anak Usia Dini di Lembaga Pendidikan Islam.
Jurnal Tarbiyatuna, 11(1), 23-31.

Yusuf, M. (2021). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Berbasis Tauhid untuk Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan
Islam, 7(1), 88-97.

Sari, N., & Wahyuni, D. (2020). Internalisasi Nilai Tauhid dalam
Kurikulum Pendidikan Anak Usia Dini. Jurnal Golden Age,
5(2), 110-121.

143



Nurhidayah, L. (2022). Pembelajaran Tauhid melalui Lagu dan
Cerita Islami di Lembaga PAUD. Jurnal Edukasi Anak Usia
Dini, 6(3), 134—142.

Fadilah, S. (2021). Keteladanan Guru dalam Menanamkan Nilai
Tauhid pada Anak Usia Dini. Jurnal Al-Athfal: Jurnal
Pendidikan Anak,7(1), 65-76.

Maulidah, H. (2019). Integrasi Pendidikan Tauhid dalam
Pembelajaran Tematik Anak Usia Dini. Jurnal Tarbawi,
4(1), 33-42.

144



Sweategi Inovatif Guru dalam
Mengembangkan Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam yang Relevan
dengan Nilai-Nilai Kehidupan Siswa

Dr. Dahrina. M. S.Ag., MA*¢
MIN 4 Kota Banda Aceb

“Guru menggunakan strategi inovatif untuk menjadikan
pembelajaran Pendidikan Agama Islam lebib kontekstual,
aplikatif, dan relevan dengan kebidupan siswa”

endidikan Agama Islam (PAI) memegang peranan penting

dalam pembentukan moral dan karakter siswa. Di era digital
dan globalisasi yang terus berkembang, guru diharapkan tidak
sekadar menyampaikan materi secara teoritis, tetapi juga mampu
mengaitkan ajaran agama dengan konteks kehidupan nyata yang
dialami siswa sehari-hari. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung
jawab, toleransi, dan kepedulian sosial perlu ditanamkan melalui
metode pembelajaran yang kreatif dan relevan. Namun demikian,
pendekatan tradisional yang masih banyak diterapkan di beberapa
institusi pendidikan sering menjadikan PAI dipandang sebatas
sebagai mata pelajaran hafalan, bukan sebagai ilmu yang dapat
dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari. Akibatnya, siswa
cenderung kurang terlibat secara emosional dan tidak memiliki

*¢ Penulis lahir di Dataran Tinggi Gayo Acch Tengah, 26 Oktober
1974, merupakan Kepala Sekolah MIN 4 Kota Banda Aceh,
menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh, dan $3 di
Pascasarjana  UIN Ar-Raniry Banda Aceh pada Program Studi
Pendidikan Agama Islam.

145



pemahaman yang mendalam terhadap nilai-nilai Islam yang
diajarkan. Oleh karena itu, guru dituntut untuk mengembangkan
metode pembelajaran yang inovatif dan sesuai dengan kebutuhan
zaman agar nilai-nilai Islami dapat tertanam kuat dalam pribadi
siswa.

Inovasi dalam pembelajaran PAI dapat diwujudkan melalui
berbagai strategi seperti penerapan pembelajaran kontekstual,
pemanfaatan teknologi digital, pendekatan berbasis proyek,
metode bercerita (storytelling), hingga kerja sama antara sekolah,
orang tua, dan masyarakat. Diharapkan dengan penerapan
strategi-strategi tersebut, proses pembelajaran PAI menjadi lebih
bermakna, menyentuh kehidupan nyata siswa, dan mampu
membentuk karakter yang religius dan kontributif di tengah
masyarakat modern (Mulyasa, 2015: 45).

Tantangan dalam Pembelajaran PAI di Era Modern

Di tengah kemajuan teknologi yang pesat dan maraknya arus
informasi, pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)
dihadapkan pada berbagai tantangan baru yang cukup kompleks.
Salah satu tantangan utama adalah terjadinya pergeseran nilai
moral dan budaya yang dipengaruhi oleh globalisasi. Para siswa
kini terpapar oleh berbagai konten digital yang tidak jarang
bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam, sehingga guru
harus mampu menghadirkan pembelajaran yang lebih inovatif dan
menyesuaikan materi ajar dengan konteks kehidupan siswa masa
kini agar tetap menarik dan bermakna (Zuhairini, 2019: 102).
Kondisi ini menuntut guru PAI untuk tidak hanya menguasai
materi ajar secara akademis, tetapi juga memiliki kemampuan
adaptasi yang tinggi terhadap perubahan zaman melalui
pendekatan yang komunikatif dan kontekstual.

Di sisi lain, minimnya minat sebagian peserta didik terhadap
mata pelajaran agama menjadi tantangan tersendiri. Banyak dari
mereka melihat PAI sebagai pelajaran yang membosankan karena
cenderung teoritis dan tidak berhubungan langsung dengan

146



persoalan yang mereka alami dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini
menyebabkan keterlibatan siswa dalam pembelajaran menjadi
rendah dan nilai-nilai Islam tidak terserap secara optimal dalam
karakter mereka (Hasan, 2017: 88). Guna mengatasi hal tersebut,
diperlukan metode yang mampu mengaitkan materi PAI dengan
realitas siswa, seperti melalui pendekatan berbasis proyek atau
analisis kasus nyata. Tantangan berikutnya adalah belum
optimalnya pemanfaatan teknologi oleh sebagian guru PAI dalam
proses mengajar. Padahal, di tengah kebiasaan siswa yang akrab
dengan media digital, metode konvensional seperti ceramah satu
arah dan hafalan menjadi kurang relevan dan efektif (Nata, 2020:
134). Oleh karena itu, guru perlu meningkatkan kemampuan
literasi digital agar dapat menciptakan pengalaman belajar yang
interaktif, menarik, dan sesuai dengan karakteristik generasi saat
ini.

Strategi Inovatif Guru dalam Pengembangan Pembelajaran
PAI

Dalam rangka meningkatkan mutu proses belajar Pendidikan
Agama Islam (PAI), guru perlu menerapkan pendekatan-
pendekatan yang inovatif. Pendekatan ini tidak hanya fokus pada
penyampaian materi keilmuan, tetapi juga harus mengintegrasikan
nilai-nilai keislaman dalam konteks kehidupan siswa. Pembaruan
dalam metode pembelajaran menjadi hal yang krusial, terutama
dalam menghadapi perkembangan zaman yang dinamis dan penuh
tantangan (Sudrajat, 2018: 56). Peran guru sebagai pembimbing
dan fasilitator menjadi sangat vital dalam menciptakan suasana
belajar yang interaktif, relevan, dan menyentuh aspek emosional
siswa.

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan adalah
Contextual Teaching and Learning (CTL), yaitu menghubungkan
pelajaran agama dengan pengalaman nyata yang dialami siswa
dalam kehidupan sehari-hari. Strategi ini bertujuan agar nilai-nilai
Islam tidak sekadar dipahami secara teoritis, tetapi juga dapat

147



diaplikasikan secara langsung dalam kehidupan mereka (Samsul
Nizar, 2016: 133). Sebagai contoh, ketika membahas topik
kejujuran, guru dapat mengaitkannya dengan kejadian atau
perilaku yang sering dijumpai di rumah atau di lingkungan
sekolah, sehingga memudahkan siswa untuk memahami dan
menerapkannya. Selanjutnya, pemanfaatan teknologi digital
menjadi bagian penting dari strategi pembelajaran masa kini. Guru
bisa memanfaatkan berbagai media seperti video interaktif,
platform kuis daring, atau simulasi digital untuk menyampaikan
materi secara lebih menarik (Muslich, 2017: 88). Pendekatan ini
tidak hanya menyesuaikan dengan karakteristik siswa era digital,
tetapi juga meningkatkan partisipasi mereka dalam pembelajaran.

Strategi lain yang tidak kalah penting adalah pembelajaran
berbasis proyek (Project-Based Learning). Guru dapat mendorong
siswa untuk mengembangkan proyek sosial yang berkaitan dengan
nilai-nilai keislaman, seperti kampanye kebersamaan atau kegiatan
kepedulian sosial (Ramayulis, 2019: 174). Dengan cara ini, siswa
memperoleh pengalaman langsung dalam menerapkan nilai agama,
serta belajar bekerja sama dan Dberpikir kritis. Dengan
mengombinasikan  berbagai pendekatan inovatif tersebut,
pembelajaran PAI menjadi lebih efektif dalam membentuk
karakter Islami siswa secara holistik dan aplikatif dalam kehidupan
sehari-hari.

Dampak Strategi Inovatif Terhadap Siswa

Penerapan metode pembelajaran yang inovatif dalam
Pendidikan Agama Islam (PAI) memberikan kontribusi yang
signifikan terhadap perkembangan karakter dan kemampuan siswa
secara menyeluruh. Melalui strategi pembelajaran yang kreatif dan
relevan, siswa tidak hanya menjadi lebih antusias dalam mengikuti
proses belajar, tetapi juga terdorong untuk memahami serta
menghayati nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan nyata
(Rusman, 2017: 122). Salah satu manfaat paling menonjol dari
penggunaan pendekatan inovatif adalah tumbuhnya semangat

148



belajar siswa. Saat guru menggunakan metode pembelajaran yang
variatif dan melibatkan partisipasi aktif, seperti pemanfaatan
teknologi digital, studi kasus, maupun proyek kolaboratif, siswa
merasa lebih dekat dengan materi yang diajarkan dan tidak
menganggapnya monoton (Suprihatiningrum, 2016: 89). Hal ini
menciptakan dorongan bagi siswa untuk mengeksplorasi materi
agama secara lebih mendalam dan aplikatif.

Lebih jauh lagi, strategi pembelajaran yang inovatif turut
memperkuat pembentukan karakter siswa. Pendekatan yang
berbasis pengalaman nyata melatih mereka untuk berpikir kritis
dan reflektif, membuat keputusan berdasarkan nilai-nilai Islam,
serta meningkatkan kemampuan berinteraksi secara sosial seperti
empati, kerja sama, dan sikap toleran (Zubaedi, 2015: 101).
Dengan demikian, pembelajaran PAI menjadi sarana penting
dalam membentuk pribadi siswa yang berakhlak mulia dan siap
menghadapi berbagai tantangan kehidupan modern. Secara
keseluruhan, pendekatan yang inovatif menjadikan pelajaran
agama lebih relevan, menyenangkan, dan efektif dalam
membentuk generasi yang berkarakter Islami secara menyeluruh.

Daftar Pustaka

Hasan. Said. (2017). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Yogyakarta: Deepublish.

Mulyasa. E. (2015). Menjadi Gurn Profesional. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Muslich. M. (2017). Kurikulum dan Pembelajaran. Yogyakarta:
Ar-Ruzz Medjia.

Nata. Abuddin. (2020). Pendidikan Islam di Erva Globalisasi.
Jakarta: Kencana.

Ramayulis. (2019). llmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Rusman. (2017). Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan
Profesionalisme Guru. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

149



Sudrajat. A. (2018). Inovasi Pendidikan Islam. Bandung: CV
Pustaka Setia.

Samsul Nizar. (2016). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Ciputat
Press.

Suprihatiningrum. J. (2016). Strategi Pembelajaran: Teori dan
Aplikasi. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Zuhairini. et al. (2019). Metodologi Pendidikan Agama Islam.
Jakarta: Bumi Aksara.

Zubaedi. (2015). Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana.

150



Genealogi Pemikiran Aswaja di Indonesia

Dr. Ahmad Maesur, M.Hi*’
STIT AlI-Muslibuun Kanigoro Blitar

“Genealogi pemikiran Aswaja Indonesia berkembang melalui
sintesis tradisi Islam klasik dengan budaya lokal Nusantara

selama berabad-abad lamanya”

enealogi pemikiran Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) di

Indonesia memiliki akar sejarah yang panjang dan kompleks,
dimulai dari periode awal penyebaran Islam di Nusantara pada
abad ke-13. Pemikiran Aswaja yang berkembang di Indonesia
tidak dapat dilepaskan dari konteks geografis, budaya, dan sosial-
politik yang unik di kepulauan ini. Fase awal penyebaran
pemikiran Aswaja di Indonesia ditandai dengan kedatangan para
wali dan ulama dari berbagai daerah, terutama dari Hadramaut,
Gujarat, dan Persia pada abad ke-13 hingga ke-16. Para tokoh
seperti Malik Ibrahim, Sunan Gresik, dan Wali Songo lainnya
membawa pemahaman Aswaja yang telah berkembang di pusat-
pusat keilmuan Islam klasik. Mereka tidak hanya menyebarkan

“Penulis lahir di Blitar,10 Mei 1970. Merupakan dosen di
program studi pendidikan agama Islam di STIT Al Muslihuun Tlogo
Blitar. Menyelesaikan S1 prodi KPI di universitas Islam Tribakti Lirboyo
Kediri 2001, S2 prodi Hukum Islam di universitas Islam negeri sunan
2005 Ampel Surabaya, S3 prodi pendidikan dasar Islam di Universitas
Islam Sayid Ali Rohmatulloh Tulungagung 2020. Aktif berorganisasi
dan Kajian keilmuan sebagai ketua MUI Kecamatan Kanigoro sejak
tahun 2010, Wakil Syuriah PCNU Kabupaten Blitar sejak 2024. Dan
menjadi dewan penasehat ISNU Kabupaten Blitar 2023-2028.

151



ajaran Islam, tetapi juga mengembangkan metodologi dakwah

yang adaptif dengan budaya local.

Periode klasifikasi dan kodifikasi pemikiran Aswaja di
Indonesia terjadi pada abad ke-17 hingga ke-18, ketika mulai
bermunculan karya-karya tulis ulama Nusantara yang sistematis.
Tokoh seperti Hamzah Fansuri, Syamsuddin as-Sumatrani, dan
Nuruddin ar-Raniri di Aceh, serta Yusuf al-Makassari di Sulawesi,
mulai menulis karya-karya yang menjelaskan pemikiran Aswaja
dalam konteks lokal.

Perkembangan pemikiran Aswaja pada masa Kerajaan
Mataram dan Demak menunjukkan proses akulturasi yang
mendalam antara nilai-nilai Islam dengan tradisi Jawa. Raja-raja
seperti Sultan Agung dan para ulama istana mengembangkan
konsep kepemimpinan yang menggabungkan prinsip-prinsip
Aswaja dengan konsep kepemimpinan Jawa tradisional.

Abad ke-18 dan ke-19 menjadi periode konsolidasi pemikiran
Aswaja melalui jaringan pesantren yang semakin menguat di Jawa,
Madura, dan wilayah lainnya. Tokoh-tokoh seperti Kiai Kholil
Bangkalan, Kiai Sahid Bogor, dan Hadratussyaikh Hasyim Asy'ari
mulai membangun tradisi keilmuan yang solid dengan
mengembangkan kurikulum yang menggabungkan ilmu-ilmu
agama klasik dengan kebutuhan masyarakat lokal. Periode ini juga
ditandai dengan munculnya tradisi sanad keilmuan yang jelas,
menghubungkan ulama Indonesia dengan pusat-pusat keilmuan di
Mekah dan Madinah.

Pengaruh gerakan pembaruan Islam dari Timur Tengah pada
akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20 membawa dinamika baru
dalam genealogi pemikiran Aswaja Indonesia. Tokoh-tokoh
seperti Ahmad Khatib al-Minangkabawi, Nawawi al-Bantani, dan
Mahfudz at-Tirmasi yang belajar di Haramain membawa pulang
pemikiran-pemikiran baru yang kemudian berinteraksi dengan
tradisi Aswaja lokal.

Periode kolonial Belanda memberikan tantangan sekaligus
peluang bagi perkembangan pemikiran Aswaja di Indonesia. Di

152



satu sisi, kebijakan kolonial yang membatasi aktivitas keagamaan
memaksa ulama untuk mengembangkan strategi dakwah yang
lebih sophisticated. Di sisi lain, kontak dengan sistem pendidikan
Barat memaksa pemikiran Aswaja untuk merespons tantangan
modernitas. Tokoh-tokoh seperti KH. Ahmad Dahlan dan KH.
Hasyim Asy'ari mengembangkan pemikiran yang menggabungkan
tradisi Aswaja dengan kebutuhan zaman modern.

Lahirnya organisasi-organisasi Islam modern seperti
Muhammadiyah (1912) dan Nahdlatul Ulama (1926) menandai
fase institucionalisasi pemikiran Aswaja di Indonesia. Kedua
organisasi ini, meskipun memiliki pendekatan yang berbeda, sama-
sama berkomitmen pada pemikiran Aswaja sebagai dasar teologis
mereka. Muhammadiyah dengan pendekatan purifikasi dan NU
dengan  pendekatan  tradisionalis menciptakan  dialektika
pemikiran yang memperkaya khazanah Aswaja Indonesia,
sekaligus menunjukkan fleksibilitas dan adaptabilitas pemikiran
Aswaja terhadap berbagai konteks sosial-budaya.

Masa pergerakan nasional dan perjuangan kemerdekaan
memberikan dimensi baru pada pemikiran Aswaja Indonesia, yaitu
dimensi kebangsaan dan politik. Tokoh-tokoh seperti KH. Wahab
Hasbullah, KH. Bisri Syansuri, dan KH. Mas Mansur
mengembangkan pemikiran yang menggabungkan loyalitas
keagamaan dengan semangat kebangsaan(Rofiq, 2019).

Periode Orde Lama membawa tantangan ideologis bagi
pemikiran Aswaja Indonesia, terutama dalam menghadapi
ideologi-ideologi sekuler seperti nasionalisme radikal, sosialisme,
dan  komunisme(Musadat, 2021). Tokoh-tokoh  seperti
Mohammad Natsir, Isa Anshary, dan para ulama NU
mengembangkan pemikiran yang mempertahankan identitas Islam
sambil berpartisipasi ~ aktif dalam pembangunan bangsa.
Perdebatan tentang dasar negara dan peran Islam dalam
kehidupan berbangsa bernegara menjadi arena penting bagi
artikulasi pemikiran Aswaja Indonesia.

153



Era Orde Baru dengan kebijakan depolitisasi Islam memaksa
pemikiran Aswaja untuk mencari ruang ekspresi baru, terutama
dalam bidang sosial, ekonomi, dan budaya. Tokoh-tokoh seperti
KH. Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid, dan Ahmad
Wahib mengembangkan pemikiran Aswaja yang lebih inklusif dan
kontekstual. Mereka memperkenalkan konsep-konsep seperti
pribumisasi Islam, Islam sebagai etika sosial, dan pluralisme agama
yang memperkaya discourse pemikiran Aswaja Indonesia.

Perkembangan pemikiran Aswaja pada era reformasi ditandai
dengan munculnya keragaman interpretasi dan pendekatan yang
lebih terbuka. Tokoh-tokoh seperti KH. Said Aqil Siradj, KH.
Mustofa Bisri, dan generasi muda pemikir NU seperti Ulil Abshar
Abdalla mengembangkan pemikiran yang merespons tantangan
globalisasi, demokratisasi, dan pluralisme. Munculnya konsep
Islam Nusantara pada era ini merupakan puncak dari proses
genealogis pemikiran Aswaja yang telah berlangsung berabad-
abad.

Tradisi keilmuan pesantren sebagai basis genealogi pemikiran
Aswaja Indonesia memiliki karakteristik yang unik, yaitu
penggabungan antara transmisi horizontal (antar generasi) dengan
adaptasi vertikal (terhadap konteks zaman). Sistem pembelajaran
kitab kuning, tradisi sorogan, bandongan, dan bahts al-masail
menciptakan  metodologi  keilmuan yang memungkinkan
kontinuitas sekaligus inovasi dalam pemikiran Aswaja. Pesantren-
pesantren besar seperti Tebuireng, Lirboyo, Ploso, dan Sarang
menjadi pusat-pusat pengembangan pemikiran yang berpengaruh
hingga kini.

Kontribusi tokoh-tokoh perempuan dalam genealogi
pemikiran Aswaja Indonesia, meskipun sering terabaikan,
sebenarnya sangat signifikan. Nyai-nyai pesantren seperti Nyai
Khoiriyah Hasyim, Nyai Bisyri Syansuri, dan generasi selanjutnya
seperti Sinta Nuriyah dan Lies Marcoes telah mengembangkan
pemikiran Aswaja yang sensitif gender dan responsif terhadap isu-
isu perempuan. Mereka membuktikan bahwa pemikiran Aswaja

154



tidak hanya maskulin, tetapi juga memberikan ruang bagi
partisipasi intelektual perempuan.

Dimensi sufisme dalam genealogi pemikiran Aswaja
Indonesia ~ memberikan ~ warna  spiritual  yang  khas,
membedakannya dari pemikiran Aswaja di wilayah lain. Tradisi
tarekat seperti Qadiriyah, Naqsyabandiyah, dan Syadziliyah yang
berkembang di pesantren-pesantren Indonesia telah memperkaya
pemikiran Aswaja dengan dimensi esoterik dan praktik spiritual
yang mendalam. Tokoh-tokoh seperti KH. Zainuddin Fananie,
KH. Hamid Pasuruan, dan KH. As'ad Syamsul Arifin
mengintegrasikan ajaran tasawuf dengan pemikiran fikih dan
teologi Aswaja.

Respons pemikiran Aswaja Indonesia terhadap tantangan
modernitas dan postmodernitas menunjukkan dinamika dan
vitalitas tradisi ini. Munculnya lembaga-lembaga pendidikan
tinggi Islam seperti IAIN, UIN, dan perguruan tinggi keagamaan
lainnya telah menjadi laboratorium pengembangan pemikiran
Aswaja kontemporer. Para akademisi Muslim seperti Harun
Nasution, Fazlur Rahman Indonesia (Komaruddin Hidayat), dan
Ahmad Syafii Maarif mengembangkan metodologi studi Islam
yang menggabungkan tradisi Aswaja dengan pendekatan akademik
modern.

Perkembangan teknologi informasi dan globalisasi pada abad
ke-21 membawa tantangan sekaligus peluang baru bagi genealogi
pemikiran Aswaja Indonesia. Munculnya media sosial, platform
digital, dan jaringan virtual telah mengubah cara transmisi dan
diskusi pemikiran keagamaan. Generasi muda Muslim Indonesia
yang terdidik secara modern namun tetap berpegang pada tradisi
Aswaja, seperti yang tergabung dalam.

Proyeksi masa depan genealogi pemikiran Aswaja Indonesia
menunjukkan potensi yang sangat besar untuk memberikan
kontribusi bagi discourse Islam global. Konsep Islam Nusantara
yang dikembangkan oleh NU, pemikiran Islam berkemajuan dari
Muhammadiyah, dan berbagai inovasi pemikiran dari lembaga-

155



lembaga Islam lainnya telah mulai mendapat pengakuan
internasional. Keunikan pemikiran Aswaja Indonesia yang mampu
memadukan otentisitas dengan modernitas, lokalitas dengan
universalitas, serta spiritualitas dengan rasionalitas, menjadikannya
sebagai model yang dapat menginspirasi pengembangan pemikiran
Islam di wilayah lain. Tantangan ke depan adalah
bagaimanamempertahankan kontinuitas genealogis sambil terus
berinovasi menghadapi dinamika zaman yang semakin kompleks.

Daftar Pustaka

Musadat, I. (2021). Paradigma Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja)
Dengan Pendekatan Kultural: Strategi Membangun Sikap
Keberagamaan. Kajian Islam Aswaja, 1(1), 73.

Rofiq, A. (2019). Living Aswaja Sebagai Model Penguatan
Pendidikan. Tarbawi, 16(1), 1-13.

Musadat, I. (2021). Paradigma Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja)
Dengan Pendekatan Kultural: Strategi Membangun Sikap
Keberagamaan. Kajian Islam Aswaja, 1(1),73.

Rofiq, A. (2019). Living Aswaja Sebagai Model Penguatan
Pendidikan. Tarbawi, 16(1), 1-13.

156



Udubul Hma Minal Mahdi Hal Lahdi:
Konsep Lifelong L.earning dalam Islam

Dr. KH. Habib Bawafi, M.Hi*®
STIT Al-Muslibuun Kanigoro Blitar

“Pembelajaran berkelanjutan dalam Islam mencakup
pengembangan spiritual, intelektual, dan karakter sepanjang
bidup manusia untuk mencapai ridba Allab”

i sebuah masjid kecil di pinggiran Madinah, seorang pria

berusia lanjut duduk bersila di hadapan seorang guru muda.
Rambutnya telah memutih, wajahnya penuh keriput pengalaman,
namun matanya berbinar penuh semangat. Ia sedang mempelajari
tajwid Al-Quran dengan tekun, seolah ia adalah seorang murid
baru yang baru pertama kali memegang mushaf. Pemandangan ini
bukanlah hal yang aneh di zaman Rasulullah SAW, bahkan sangat
dianjurkan. Inilah manifestasi nyata dari sabda Nabi Muhammad
SAW: "Utlubul ilma minal mahdi ilal labdi"-carilah ilmu dari
buaian hingga liang lahat. Kalimat sederhana namun revolusioner
ini telah mengubah paradigma pendidikan dunia selama berabad-
abad. Rasulullah SAW tidak hanya menyampaikan konsep
pendidikan, tetapi merumuskan filosofi pembelajaran yang

?8 Penulis lahir di Blitar, 1 November 1972, merupakan Dosen di
Program Studi Pendidikan Agama Islam(PAI), STIT Al Mulsihuun
Blitar, menyelesaikan S1 Di IAIN Sunan Ampel 1997 Fakultas syariah,
S2 Pascasarjana UNISMA Malang, S3 UNMER. Aktif di Organisasi
sebagai wakil ketua PC IPNU Kota Blitar pada Tahun 1998, Wakil
Ketua PC GP-Anshor Kota Blitar Periode 2002 dan 2005, Wakil Ketua
PCNU Kota Blitar 2009, Ketua PCNU Kota Blitar 2016-Sekarang

157



melampaui  batasan  usia, status sosial, dan kondisi
kehidupan(Isnaini, 2020). Dalam hadits yang diriwayatkan oleh
Ibnu Abdil Barr ini, terkandung makna mendalam tentang
hakikat manusia sebagai makhluk pembelajar yang tidak pernah
berhenti berkembang sepanjang hidupnya.

Kata "mahdi” yang berarti buaian atau tempat tidur bayi,
mengisyaratkan bahwa proses pembelajaran dimulai sejak manusia
lahir ke dunia. Bahkan dalam pandangan Islam modern, konsep ini
diperluas hingga mencakup pendidikan pranatal, di mana ibu
hamil dianjurkan untuk membaca Al-Quran dan dzikir agar
berpengaruh positif terhadap perkembangan janin. Sementara
"lahdi" yang bermakna liang lahat atau kubur, menunjukkan
bahwa pembelajaran tidak berhenti hingga nafas terakhir. Ini
bukan sekadar metafora, melainkan panduan praktis untuk
menjalani kehidupan yang bermakna.

Konsep lifelong learning dalam Islam ini jauh mendahului
teori-teori pendidikan Barat modern. Ketika dunia Barat baru
mulai mengenal istilah "lifelong learning” pada abad ke-20, Islam
telah menerapkannya selama lebih dari 14 abad(Mustakim et al.,
2021). Rasulullah SAW sendiri menjadi teladan hidup dari konsep
ini. Meskipun sebagai Nabi yang menerima wahyu, beliau tetap
menunjukkan sikap seorang pembelajar. Beliau bertanya kepada
para sahabat tentang berbagai hal, mendengarkan pendapat
mereka, dan bahkan menerima koreksi dalam urusan duniawi.

Para sahabat Rasulullah merupakan generasi pertama yang
menghayati konsep pembelajaran sepanjang hayat ini. Abu Bakar
r.a., meskipun telah menjadi khalifah, terus belajar tentang
administrasi pemerintahan dan hukum Islam. Umar bin Khattab
r.a. yang terkenal tegas, tidak segan bertanya kepada siapa saja yang
lebih mengetahui, bahkan kepada anak-anak sekalipun. Ali bin
Abi Thalib r.a. dikenal sebagai filosof yang terus menggali makna-
makna tersembunyi dalam Al-Quran hingga usia lanjut. Mereka
membuktikan bahwa kemuliaan seseorang tidak mengurangi
kebutuhan untuk terus belajar.

158



Dalam konteks modern, konsep "minal mahdi ilal lahdi"
menemukan relevansinya yang mengagumkan. Era digital dan
revolusi industri 4.0 menuntut manusia untuk terus beradaptasi
dengan perubahan yang begitu cepat (Ilun Lailatul Habibah, Lilik
Yuni W, 2024). Profesi-profesi baru bermunculan, sementara yang
lama hilang ditelan zaman. Mereka yang menerapkan prinsip
pembelajaran sepanjang hayat akan mampu bertahan dan
berkembang, sementara yang berhenti belajar akan tertinggal.
Hadits Rasulullah ini seolah menjadi ramalan yang akurat tentang
kebutuhan manusia di masa depan. Yang menarik dari konsep
Islam tentang lifelong learning adalah tidak terbatasnya pada ilmu
agama saja. Rasulullah SAW mendorong umatnya untuk
mempelajari berbagai bidang ilmu pengetahuan. "Utlubul ilma wa
lau bis shin” - carilah ilmu walau sampai ke negeri Cina,
menunjukkan betapa luasnya cakupan ilmu yang harus dipelajari.
Cina pada masa itu terkenal dengan kemajuan teknologi,
perdagangan, dan kebudayaannya. Hadits ini mengisyaratkan
bahwa umat Islam harus mempelajari ilmu dari mana pun
sumbernya, selama ilmu tersebut bermanfaat.

Pembelajaran sepanjang hayat dalam Islam juga mencakup
dimensi spiritual yang tidak ditemukan dalam konsep pendidikan
sekuler(Husna et al., 2023). Setiap proses belajar dianggap sebagai
ibadah, setiap pencarian ilmu adalah bentuk pendekatan diri
kepada Allah SWT. "Man salaka thariqan yathalubu fihi ilman
sahhalallahu lahu thariqan ila al-jannah” - barangsiapa menempuh
jalan untuk mencari ilmu, maka Allah akan mudahkan baginya
jalan menuju surga. Hadits ini memberikan motivasi spiritual yang
mendalam bagi setiap pembelajar Muslim.

Metode pembelajaran dalam Islam juga unik dan sangat
efektif. Konsep "talaqqi” atau pembelajaran langsung dari guru ke
murid, menekankan pentingnya transmisi tidak hanya ilmu tetapi
juga akhlak dan adab. Guru tidak hanya mentransfer pengetahuan,
tetapi juga menjadi teladan hidup. Murid tidak hanya menerima
informasi, tetapi juga menyerap karakter dan kebijaksanaan guru.
Proses ini berlangsung sepanjang hidup, di mana seseorang bisa

159



menjadi murid dan guru secara bergantian dalam konteks yang

berbeda.

Islam juga mengajarkan bahwa pembelajaran yang sejati
harus diimbangi dengan pengamalan. "Ilmu tanpa amal seperti
pohon tanpa buah,” demikian pepatah klasik mengingatkan.
Setiap ilmu yang dipelajari harus ditransformasikan menjadi
tindakan nyata yang bermanfaat bagi diri sendiri dan masyarakat.
Konsep ini mencegah terjadinya intellectualism yang steril, di
mana seseorang hanya pandai secara teoritis tetapi tidak mampu
memberikan kontribusi praktis bagi kehidupan.

Dalam tradisi pesantren di Indonesia, konsep "minal mahdi
ilal lahdi" terimplementasi dengan sangat indah. Para kyai yang
sudah berusia lanjut tetap tekun mengaji dan belajar dari kitab-
kitab klasik. Mereka juga terus belajar dari konteks zaman yang
terus berubah. Para santri melihat langsung bagaimana
pembelajaran adalah proses yang tidak pernah berhenti. Bahkan
setelah menjadi kyai, mereka tetap menjadi murid dari kyai yang
lebih senior atau dari kitab-kitab yang belum mereka kuasai.

Teknologi modern sebenarnya sangat mendukung
implementasi  konsep lifelong learning Islam. Platform
pembelajaran online memungkinkan seseorang mengakses ilmu
dari berbagai penjuru dunia, persis seperti yang diisyaratkan dalam
hadits tentang mencari ilmu hingga ke Cina. Aplikasi-aplikasi Al-
Quran digital memudahkan seseorang untuk terus mempelajari
bacaan dan tafsir. Podcast-podcast kajian Islam memungkinkan
pembelajaran berlangsung di mana saja dan kapan saja. Yang
terpenting adalah niat dan komitmen untuk terus belajar.

Tantangan terbesar dalam menerapkan konsep pembelajaran
sepanjang hayat adalah ego dan rasa puas diri. Semakin tinggi
posisi seseorang, semakin sulit baginya untuk mengakui
ketidaktahuan dan mau belajar dari orang lain. Islam mengajarkan
kerendahan hati sebagai kunci pembelajaran. "Man tawadha'a
lillahi rafa'ahu” - barangsiapa merendahkan diri karena Allah,

160



maka Allah akan meninggikan derajatnya. Kerendahan hati
membuka pintu-pintu ilmu yang tak terbatas.

Masa depan umat Islam sangat bergantung pada seberapa
serius mereka menerapkan konsep "utlubul ilma minal mahdi ilal
lahdi." Kemajuan peradaban Islam di masa lampau terjadi karena
umat Islam menjadi pembelajar sejati yang tidak pernah berhenti
mencari ilmu. Al-Khawarizmi terus belajar matematika hingga
melahirkan aljabar. Ibnu Sina tidak puas dengan pengetahuan
kedokterannya dan terus meneliti hingga menjadi bapak
kedokteran modern. Mereka adalah buah dari budaya
pembelajaran sepanjang hayat yang diajarkan Islam.

Akhirnya, hadits "utlubul ilma minal mahdi ilal lahdi"” bukan
sekadar anjuran, tetapi kunci untuk meraih kehidupan yang
bermakna dan berkualitas. Dalam setiap fase kehidupan, dari masa
kanak-kanak hingga usia senja, selalu ada ilmu baru yang menanti
untuk dipelajari, hikmah baru yang siap diserap, dan pengalaman
baru yang dapat memperkaya jiwa. Orang yang menghentikan
proses belajarnya sesungguhnya telah mematikan sebagian dari
dirinya, sementara yang terus belajar akan senantiasa hidup dan
berkembang, bahkan ketika raga mulai menua. Inilah esensi sejati
dari menjadi manusia dalam pandangan Islam: menjadi pembelajar
abadi yang senantiasa meningkatkan kualitas diri menuju ridha

Allah SWT.

Daftar Pustaka

Husna, H., Zurah, S., Zahra, B., Aqila, R., Ummi, N. R., Malika,
B., Octora, B., & Kurnia, A. (2023). Pembelajaran Berbasis
Project dengan Integrasi Pendidikan Agama Islam dan
Pentingnya Belajar Sepanjang Hayat di Sekolah Batujai :
Upaya Peningkatan Kualitas Pendidikan. Jumat Keagamaan:
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 4(3), 158-164.

Ilun Lailatul Habibah, Lilik Yuni W. (2024). Telaah Konsep
Pembelajar Sepanjang Hayat Dari Sudut Pandang Al-Quran

161



Dan Merdeka Belajar. JIPI (Jurnal Ilmiah Pendidikan
Islam), 3(1), 78-87. https://doi.org/10.58788/jipi.v3il.4199

Isnaini, I. (2020). Belajar Sepanjang Hayat Dalam Perspektif
Hadits (Analisis Kualitas Hadits). Jurnal Inspirasi: Jurnal
Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam, 4(2), 100-109.

Mustakim, M., Sulistiono, E., Saripah, I., & Dinni, F. (2021).
Memupuk Keberaksaraan: Berinovasi Dalam Perspektif
Belajar Sepanjang Hayat. Comm-Edu (Community Education
Journal),  4(1), 6.  https://doi.org/10.22460/comm-
edu.v4il.6738

162



Rumah Sehagai Madrasah Periama:
Menjadikan Al-Qur'an sehagai
Pusal Kehidupan Keluarga

Aulia Rahmat, M.Ag”

Universitas Islam Negeri
Sultanab Nabrasiyab Lhokseumawe

“Menjadikan Al-Qur'an sebagai pusat kebidupan keluarga melalui
pembiasaan membacanya setiap hari dapat meningkatkan kuantitas,
kualitas bacaan, serta kecintaan anak terbadap Al-Qur'an”

Dalam Islam, keluarga memiliki peran sentral sebagai pondasi
utama dalam membentuk karakter dan akhlak individu.
Rumah tidak hanya menjadi tempat tinggal fisik, tetapi juga
menjadi institusi pendidikan pertama dan utama bagi anak-anak.
Oleh karena itu, rumah disebut sebagai madrasah pertama bagi
setiap anak. Dalam konteks ini, menjadikan Al-Qur’an sebagai
pusat kehidupan keluarga adalah sebuah keniscayaan agar
terbentuk generasi yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.
Namun fakta di lapangan menunjukkan bahwa kuantitas interaksi
anak dan keluarga dengan Al-Qur’an cenderung menurun.
Kualitas bacaan Al-Qur’an di kalangan anak-anak sampai orang
tua juga di bawah standar. Perlu dilakukan beberapa langkah

** Penulis lahir di Rambayan, 18 Juni 1985, merupakan Dosen di
Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), Fakultas Tarbiyah dan
Ilmu Keguruan (FTIK) Universitas Islam Negeri Sultanah Nahrasiyah
Lhokseumawe. Telah menyelesaikan studi S1 di IAIN Ar-Raniry Banda
Aceh tahun 2010 dan menyelesaikan S2 di UIN Ar-Raniry Banda Aceh
tahun 2019.

163



untuk menyemarakkan kembali keberadaan Al-Qur’an dalam
setiap rumah orang Islam yang ada di Indonesia.

Al-Qur’an sebagai Pedoman Hidup

Al-Qur’an merupakan kitab suci yang diturunkan Allah
SWT sebagai petunjuk, pembeda antara yang benar dan salah,
serta cahaya bagi umat manusia. Firman Allah dalam Surah Al-
Baqarah ayat 2, yang artinya “Kitab ini tidak ada keraguan
padanya; petunjuk bagi mereka yang bertakwa.” Ayat ini
menegaskan fungsi utama Al-Qur’an sebagai pedoman hidup.
Maka, ketika Al-Qur’an dijadikan sebagai pusat kehidupan dalam
rumah tangga, nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan moralitas
akan tumbuh dengan kuat dalam diri setiap anggota keluarga.
Mengingat besarnya manfaat dan pengaruh Al-Qur’an dalam
kehidupan manusia, seyogiaya setiap keluarga dapat meningkatkan
intensitas kebersamaannya dengan Al-Quran dalam berbagai
kesempatan di rumah. Langkah pertama yang paling mudah
adalah membacanya di rumah setiap hari, minimal setelah shalat
magrib.

Peran Orang Tua sebagai Pendidik Utama

Dalam menjadikan rumah sebagai madrasah pertama, peran
orang tua sangat krusial. Rasulullah SAW bersabda: “Setiap anak
dilahirkan dalam keadaan fitrah. Kedua orang tuanyalah yang
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. Bukhari dan
Muslim). Hal ini menunjukkan bahwa orang tua memiliki
tanggung jawab utama dalam membentuk nilai dan pandangan
hidup anak-anaknya, termasuk dalam memperkenalkan dan
menanamkan nilai-nilai Al-Qur’an. Menjadikan Al-Qur’an sebagai
pusat kehidupan keluarga dimulai dari teladan yang diberikan oleh
orang tua. Mulai dari membaca Al-Qur’an setiap hari dan
menyuruh  anggota  keluarganya untuk membaca dan
mentadabburi Al-Qur’an bersama-sama secara konsisten. Anak-
anak lebih mudah meniru daripada mendengar nasihat. Oleh

164



karena itu, orang tua harus menjadi contoh dalam membaca,
memahami, dan mengamalkan ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan
sehari-hari.

Strategi Menjadikan Al-Qur’an sebagai Pusat Kehidupan
Keluarga

Menjadikan Al-Qur’an sebagai pusat kehidupan keluarga
merupakan hal yang harus dipertimbangan oleh setiap keluarga.
Untuk memudahkan pelaksanaannya, maka dibutuhkan strategi
tertentu untuk mewujudkan cita-cita tersebut, yaitu:

1. Membiasakan Membaca Al-Qur’an di Rumah

Kebiasaan membaca Al-Qur’an setiap hari, meskipun
hanya beberapa ayat, akan menciptakan suasana spiritual di
dalam rumah. Membaca Al-Qur'an bersama keluarga,
terutama setelah salat Maghrib atau Subuh, bisa menjadi
momen kebersamaan yang penuh makna.

2. Mengutamakan kuantitas dari pada kualitas

Memiliki kualitas membaca Al-Qur'an yang bagus
membutuhkan perjuangan yang lebih ekstra untuk
mempelajari ilmu tajwid terlebih dahulu. Namun dalam
meningkatkan intensitas membaca, program ini hendaknya
mendahulukan banyaknya interaksi dengan Al-Qur’an
terlebih dahulu. Seiring berjalannya waktu, kualitas bacaan Al-
Qur’an anggota keluarga akan meningkat dengan sendirinya.
Tentu saja materi tajwid terus digali setiap ada kesempatan.

3. Tadabbur dan Diskusi Keluarga tentang Al-Qur’an

Selain membaca, penting juga untuk mengajak anggota
keluarga merenungi isi Al-Qur’an (tadabbur). Orang tua
dapat memilih satu ayat setiap hari atau minggu, lalu
membahas maknanya bersama anak-anak. Ini tidak hanya
menguatkan pemahaman agama, tapi juga mempererat
hubungan emosional antar anggota keluarga.

165



4. Menanamkan Nilai-nilai Al-Qur’an dalam Aktivitas
Sehari-hari

Ajaran Al-Qur’an mencakup seluruh aspek kehidupan,
mulai dari adab berbicara, bersikap kepada orang tua,
berinteraksi dengan tetangga, hingga tanggung jawab sosial.
Nilai-nilai ini harus diterapkan secara konsisten dalam
kehidupan rumah tangga. Misalnya, ketika anak menunjukkan
kejujuran, orang tua bisa mengaitkannya dengan ayat tentang
kejujuran dalam Al-Qur’an. Demikian juga dengan sikap
terpuji dan tercela yang muncul dalam kehidupan sehari-hari.

5. Menciptakan Lingkungan yang Qur’ani

Rumah yang Qur’ani adalah rumah yang mencerminkan
nilai-nilai Islam dalam suasana, aktivitas, dan komunikasi
sehari-hari. Musik dan tontonan yang disuguhkan sebaiknya
mendidik dan tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Poster
atau kaligrafi ayat Al-Qur’an di dinding rumah pun bisa
menjadi pengingat yang indah dan bermakna. Lingkungan
sering kali menjadi pengingat dan dapat mempengaruhi

tingkah laku anak.
6. Melatih anak untuk menjadi imam

Melaksanakan salat berjama’ah di rumah juga menjadi
salah satu wadah bagi orang tua untuk melatih anak agar
mampu menjadi imam salat. Anak dapat menerapkan bacaan
Al-Quran yang dimilikinya pada saat menjadi imam.
Kesempatan ini dapat meningkatkan mental dan spiritual
anak.

7. Mengikutsertakan Anak dalam Kegiatan Islamiah

Mengajak anak ke pengajian, majelis taklim, atau kelas
tahfidz dapat memperluas wawasan keislaman dan
memperkuat hubungan mereka dengan Al-Qur’an. Kegiatan
ini akan memberi pengalaman sosial yang positif dalam
lingkungan Islami.

166



Tantangan dan Solusi

Menjadikan Al-Qur’an sebagai pusat kehidupan keluarga
bukanlah tugas yang mudah, terlebih dalam dunia modern yang
penuh distraksi digital dan budaya konsumtif. Tantangan utama
biasanya datang dari waktu yang terbatas, kurangnya pemahaman
orang tua terhadap Al-Qur’an, serta pengaruh lingkungan luar.

Solusinya adalah dengan memulai dari langkah kecil, namun
konsisten dengan mengutamakan jumlah interaksi dengan Al-
Qur’an walaupun kualitas bacaan masih belum sempurna. Untuk
menutupi kekurangan ini, keluarga bisa memanfaatkan teknologi
seperti aplikasi Al-Qur’an digital, podcast kajian Islam, dan video
edukatif bisa membantu mengisi waktu luang keluarga dengan
konten yang bermutu. Selain itu, membangun komunitas keluarga
Qur’ani dengan tetangga atau teman juga dapat memperkuat
motivasi dalam menjalankan program pembinaan keluarga.

Rumah sebagai madrasah pertama harus menjadikan Al-
Qur’an sebagai pusat kehidupannya. Dampak yang diperolah
adalah rumah tersebut akan menjadi rumah yang diberkahi, penuh
ketenangan, dan mampu mencetak generasi yang shalih dan
cerdas. Dengan menjadikan rumah sebagai madrasah pertama yang
berlandaskan Al-Qur’an, berarti tidak hanya membangun keluarga
yang kuat secara spiritual, tetapi juga membangun peradaban
Islam yang unggul dan berkelanjutan di negara tercinta, Indonesia.

Daftar Pustaka

Mitra, Oki., Adelia, Ismi. 2020. Profil Orang Tua Sebagai
Pendidik Menurut Al-Qur’an. Tarbawi. Vol. 16 No. 2. doi:

Syarifuddin, Aip. 2021. Konsep dan Implementasi Pendidikan

Keimanan dalam Keluarga Menurut Al-Qur’an Surat Al-
Baqarah. Al-Afkar: Journal for Islamic Studies. Vol. 4. No. 1.
doi:

167



Witasari, Oki. 2021. Pendidikan Keluarga dalam Al-Qur’an (Surah
Luqman ayat 12-19). Arfannur: Journal of Islamic
FEducation. Vol. 2. No. 2.

168



Mendidik Generasi 7 dalam Cahaya Islam:
Tamangan dan Solusi

Riska Susanti M.Ag*

Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung

“Pembabasan menekankan pentingnya pendidikan Islam relevan,
berbasis nilai, dan renponsif terbadap perkembangan teknologi serta
tantangan moral yang dibadapi Generasi Z”

Perkembangan zaman yang sangat cepat telah melahirkan
generasi baru yang disebut sebagai Generasi Z—mereka yang
lahir antara tahun 1997 hingga 2012. Generasi ini tumbuh dalam
lingkungan digital yang canggih, serba cepat, dan penuh
informasi. Di satu sisi, Generasi Z memiliki potensi luar biasa
dalam hal kreativitas, adaptasi teknologi, dan semangat inovasi.
Namun di sisi lain, mereka juga menghadapi tantangan besar
dalam hal krisis identitas, degradasi moral, serta kebingungan nilai.

Dalam konteks ini, pendidikan Islam menjadi sangat penting
sebagai upaya membentuk karakter, spiritualitas, dan akhlak
mulia. Islam sebagai agama yang sempurna menawarkan panduan
hidup yang lengkap dan relevan sepanjang zaman. Namun,
bagaimana cara menyampaikan nilai-nilai Islam agar dapat

30 Penulis lahir di Kampar, 12 September 1992, merupakan Dosen
di Program Studi Bimbingan Penyuluhan Islam (BPI), Fakultas
Ushuluddin Adab dan Dakwah (FUAD) Universitas Islam Negeri Jurai
Siwo Lampung , Menyelesaikan studi S1 di Fakultas Ushuluddin UIN
Suska Riau tahun 2015, menyelesaikan S2 di Pascasarjana Prodi Studi
Hukum Keluarga Islam (Ahwal Syakhshiyyah) Konsentrasi Tafsir Hadis
UIN Suska Riau tahun 2017.

169



diterima oleh Generasi Z yang serba kritis, visual, dan terbiasa
dengan kecepatan? Artikel ini akan membahas tantangan serta
solusi dalam mendidik Generasi Z dalam cahaya Islam.

Tantangan dalam Mendidik Generasi Z

1.

Pengaruh Media Sosial dan Budaya Instan. Generasi Z
adalah generasi digital native—mereka lahir dan besar di
era internet. Media sosial seperti TikTok, Instagram, dan
YouTube menjadi sumber utama informasi dan hiburan.
Sayangnya, media ini sering kali membawa nilai-nilai yang
bertentangan dengan ajaran Islam, seperti gaya hidup
hedonis, kebebasan tanpa batas, dan konsumsi berlebihan.

Krisis Teladan dan Otoritas. Banyak remaja Generasi Z
mulai meragukan otoritas orang tua, guru, bahkan tokoh
agama. Mereka lebih percaya pada figur-figur publik di
media sosial yang tidak selalu merepresentasikan nilai-nilai
Islam.

Minimnya Ketertarikan pada Kajian Islam Tradisional.
Generasi Z lebih menyukai visual dan informasi singkat,
sementara pengajaran Islam yang tradisional dianggap
membosankan.

Sekularisasi Nilai dan Krisis Identitas. Generasi Z hidup
dalam dunia yang semakin sekuler, sehingga nilai agama

sering kali dianggap tidak relevan dalam kehidupan

Solusi Pendidikan Islam untuk Generasi Z

1.

Integrasi Teknologi dalam Pendidikan dan Dakwah.
Penggunaan media digital seperti video pendek, animasi,
podcast islami, dan konten kreatif lainnya sangat efeketif.

Pendidikan yang Kontekstual dan Humanis. Nilai-nilai
Islam perlu dibumikan dalam kehidupan sehari-hari dan
dikaitkan dengan isu-isu kontemporer.

170



3. Peran Keluarga dan Lingkungan Sekolah. Keluarga dan
sekolah harus menjadi ruang yang kondusif untuk
pertumbuhan spiritual dan intelektual.

4. Penguatan Karakter Melalui Keteladanan dan Prakeik
Spiritual. Nilai Islam perlu dicontohkan melalui teladan
nyata dan dibiasakan melalui praktik ibadah.

Landasan Al-Qur'an dalam Pendidikan Generasi

Dalam mendidik generasi, termasuk Generasi Z, Al-Qur’an
memberikan panduan yang kuat. Pendidikan dalam Islam tidak
hanya menekankan aspek intelektual, tetapi juga spiritual dan
moral. Berikut beberapa ayat Al-Qur’an yang menjadi dasar
penting dalam pendidikan Islam:

1. Surah Lugman ayat 13-19:
“Dan (ingatlah) ketika Lugman berkata kepada

anaknya, ketika ia memberi pelajaran kepadanya:
“Wahai anakku! Janganlah engkan mempersekutukan
Allab, sesunggubnya mempersekutukan (Allah) adalab
benar-benar kezaliman yang besar.” (QS. Lugman: 13).

Ayat ini menekankan pentingnya pendidikan tauhid sejak
dini. Lugman sebagai seorang ayah memberikan nasihat
spiritual yang menjadi dasar pendidikan karakter Islami.

2. Surah Ac-Tahrim ayat 6: “Wabai orang-orang yang
beriman! Pelibaralab divimu dan keluargamn dari api
neraka.” (QS. At-Tahrim).

Ayat ini menunjukkan bahwa pendidikan dimulai dari
keluarga. Orang tua memiliki tanggung jawab besar untuk
menjaga anak-anak dari penyimpangan akidah dan akhlak.

3. Surah Al-‘Alaq ayat 1-5: “Bacalab dengan (menyebut)
nama Tubanmu yang menciptakan.” (QS. Al-‘Alaq: 1).
Ayat ini menegaskan pentingnya ilmu pengetahuan dalam

Islam. Pendidikan harus dimulai dengan mengaitkan ilmu

dengan ketauhidan kepada Allah.

171



4. Surah An-Nahl ayat 125: “Serulah (manusia) kepada
jalan Tubanmu dengan hikmah dan pelajaran yang
baik.” (QS. An-Nahl: 125).

Pendekatan dakwah dan pendidikan harus dilakukan
dengan bijaksana dan penuh hikmah, sesuai dengan karakter
Generasi Z yang kritis dan terbuka.

Generasi Z memiliki potensi besar namun juga menghadapi
tantangan zaman. Pendidikan Islam hadir sebagai solusi untuk
membentuk pribadi yang tangguh, berakhlak mulia, dan cerdas
spiritual. Namun pendekatan pendidikan harus disesuaikan
dengan karakteristik mereka. Dengan kolaborasi antara keluarga,
sekolah, dan masyarakat, serta pemanfaatan teknologi secara bijak,
nilai-nilai Islam akan tetap relevan dan menginspirasi perjalanan
hidup Generasi Z.

Daftar Pustaka

Ali, M. (2019). Pendidikan Islam dalam Tantangan Zaman
Modern. Jakarta: Kencana Prenadamedia Group.

Anwar, M. (2020). "Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam
untuk Generasi Milenial dan Z". Jurnal Tarbiyatuna, 11(2),
123-135.

Arifin, 1. (2021). Manajemen Pendidikan Islam: Konsep dan
Aplikasi. Malang: UIN Maliki Press.

Sukarni, S. (2022). "Generasi Z dan Tantangan Pendidikan
Karakter di Eva Digital". Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 77—
90.

Suryani, E. (2021). Psikologi Perkembangan Remaja dan
Implikasinya dalam Pendidikan Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Wahyuni, S. (2020). "Strategi Pendidikan Islam dalam
Menghadapi Pernbaban Sosial Budaya Generasi Z". Jurnal
Al-Tarbawi, 4(2), 99-110.

172



Yusuf, M. (2023). "Menanamkan Nilai-nilai Islam pada
Generasi Z Melalui Pendidikan Berbasis Teknologi". Jurnal
Pendidikan Islam Kontemporer, 2(1), 15-27.

173



Swaralegi Guru PAI dalam
Mengawasi Pervilaka Bullving
di Miss AI-Mukhariyah Sibuhuan

Sutan Botung Hasibuan M.Pd.I*!
Institut Agama Islam Padang Lawas (IAI-PL)

“Sebagai seorang guru badapilab pelakn bullying dengan sabar dan
Jjangan menyudutkannya dengan pertanyaan yang interogatif”

ekolah merupakan salah satu lembaga yang menjadi penggerak

dalam mencapai keberhasilan atau kegagalan pencapaian
tujuan dari pendidikan nasional. Tujuan pendidikan nasional
adalah untuk mengembangkan segala potensi yang dimiliki peserta
didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa,
berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan
menjadi warga negara yang bertanggungjawab. (Cahya Dhina
Rohim dan Septina Rahmawati, 2020: 2) Untuk menyiapkan
pendidikan yang diharapkan maka perlulah peran seorang
pengajar yang menjadi jembatan bagi generasi muda untuk
membekali dirinya dimasa depan. Tetapi pada kenyataannya,
sekolah masih belum mampu mewujudkan hal tersebut
dikarenakan masih terjadinya berbagai perilaku menyimpang

*! Penulis lahir pada tanggal 09 Maret 1990 di Desa Parsombaan,
Kec. Lubuk Barumun, Kab. Padang Lawas Sumatera Utara. Penulis
merupakan Dosen Tetap Institut Agama Islam Padang Lawas (IAI-PL),
telah menyelesaikan S1 di IAIN Imam Bonjol Padang pada jurusan
Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tahun 2013. Dan pada tahun 2015
penulis menyelesaikan S2 di Pasca Sarjana IAIN Imam Bonjol Padang
Jurusan Pendidikan Islam.

174



dikalangan siswa yang dapat mempengaruhi kelancaran proses
belajar mengajar di sekolah, salah satunya yaitu perilaku
perundungan (bullying).

Bullying merupakan salah satu masalah yang masih sering
terjadi di sekolah, termasuk di sekolah dasar. Bullying dapat
berdampak buruk pada kesejahteraan siswa, seperti menurunkan
rasa percaya diri, meningkatkan tingkat kecemasan dan depresi,
serta menurunkan prestasi akademik. Selain itu, tindak
perundungan juga dapat menyebabkan dampak jangka panjang
pada kesehatan mental dan emosional siswa. (Nurzakiah
Simangunsong et al., 2023: 111)

Bullying dapat dikategorikan menjadi empat jenis, yaitu: 1)
Pelecehan verbal melalui pernyataan verbal seperti memberikan
julukan yang menyinggung, menuduh, menghina, mengkritik,
memfitnah, mengancam, atau meminta tindakan terorisme yang
tidak diminta; 2) Bullying fisik yang melibatkan kontak fisik
dengan korban. Biasanya melakukan seperti menendang, mencaci
maki, menghancurkan harta milik korban, dan lain-lain. 3)
Bullying relasional, yaitu menipu harga diri korban dengan
mengabaikan, menghindari, mengucilkan, dan lain-lain, dapat
mengakibatkan perilaku agresif seperti tatapan mengancam,
desahan, cemberut, mengalah, dan bahasa tubuh yang mengejek.
(Nurzakiah Simangunsong et al., 2023; 115)

Bullying adalah sebuah hasrat untuk menyakiti. Hasrat ini
diperlihatkan kedalam aksi secara fisik, psikis atau verbal, yang
menyebabkan seseorang menderita.

Oleh karena itu, peran guru dalam dunia pendidikan
sangatlah penting. Seorang guru harus mampu mengarahkan dan
membimbing peserta didik dari satu tahap ke tahap
perkembangannya hingga mencapai kemampuan yang maksimal.
(Arifin, Maria Natalia Bete, 2023; 163) Menjadikan siswa memiliki
akhlak mulia, budi pekerti luhur, menaati peraturan dan norma
yang berlaku di sekolah maupun di masyarakat. Namun dalam
mencapai pendidikan yang diharapkan akan selalu terdapat

175



masalah yang menghadang. Salah satu fenomena yang menyita
perhatian di dunia pendidikan adalah kekerasan (bullying) di
sekolah.

Sebagai seorang guru hadapilah pelaku bullying dengan sabar
dan jangan menyudutkannya dengan pertanyaan yang interogatif.
Peliharalah harga dirinya, perlakukan ia dengan penuh hormat,
dan tanyakan mengenai apa yang ia lakukan pada anak lain. Jika ia
mengelak atau membantah, tetaplah tenang dan katakana bahwa
kita mengetahui secara pasti ia telah melakukan bullying karena
kita melihatnya sendiri atau karena ada orang dewasa lain yang
melaporkannya pada kita atau karena saksi lain yang kita anggap
dapat dipertanggung jawabkan pelapornya. Jangan pernah
menyebut nama korban atau anak lain sebagai pelapor meskipun
memang merekalah sumber informasi kita.

Guru mengajak sang pelaku bullying untuk merasakan
perasaan sang korban saat menerima perlakuan bullying,
tumbuhkan empatinya. Angkatlah kelebihan atau bakat sang
pelaku bullying dibidang yang positif yang kita ketahui, ushakan
untuk mengalihkan energinya pada bidang yang positif. Kita
mungkin bisa pelan-pelan mengajak sang pelaku bullying
membantu  korban  bullying mengatasi kelemahan dan
kekurangannya. Ini bisa menjadi jalan untuk memperdayakannya
dan meningkatkan kepercayaan dirinya.

Penelitian ini adalah penelitian lapangan (field research)
terhadap Strategi Guru PAI dalam Mengatasi Perilaku Perilaku
Bullying di MTs Al-Mukhtariyah Sibuhuan. Oleh karena itu, data
penelitiannya pun sepenuhnya dikumpulkan melalui penelitian
lapangan.

Penelitian ini dilaksanakan untuk mengetahui Strategi Guru
PAI dalam Mengatasi Perilaku Bulying di MTs Al-Mukhtariyah
Sibuhuan dengan metode deskriptif. Penelitian deskriptif adalah
penelitian yang merupakan prosedur pemecahan masalah yang
diselidiki dengan menggambarkan keadaan subjek atau obyek

penelitian pada saat sekarang berdasarkan fakta yang tampak.

176



(Soerjono, Soekamto:1986:250) Menurut Moh. Nasir, metode
deskriptif adalah suatu metode dalam meneliti status kelompok
manusia, suatu objek, suatus set kondisi, suatu sistem, pemikiran
atau suatu kelas peristiwa pada masa sekarang. (Moh. Nasir:
1998:60) Sumber data dalam penelitian ini dibagi dua yaitu (1)
Data Primer yaitu Guru PAI Al-Mukhtariyah Sibuhuan. (2) Data
Sekunder yaitu komitmen guru, sikap guru, dan kinerja Guru PAI
Al-Mukhtariyah Sibuhuan. Pengumpulan data dilakukan dengan
observasi, wawancara, dan dokumentasi dengan tekhnik analisis
data yaitu editing data, reduksi data, deskripsi data, dan penarikan
kesimpulan.

Adapaun hasil dalam penelitian ini yaitu Strategi Guru PAI
dalam Mengatasi Perilaku Bullying di MTs Al-Mukhtariyah
Sibuhuan dengan cara: menanyakan mengapa ia melakukan
perilaku bullying pada anak lain, setalah itu guru mengajak sang
pelaku bullying untuk merasakan perasaan sang korban saat
menerima perlakuan bullying, samabil mengatakan bagaimana jika
hal itu terjadi pada dirinya, bagaimana persaanya, schinggga
pelaku bullying dapat berimpati kepada korban sehingga ia, tidak

mengulangi perbuatannya.

Selain itu guru PAI juga memberikan perrhatian lebih kepada
pelaku  bullying dengan sering menanyakan kabaranya, dan
memujinya dan memberitahukan kelebihannya samabil mengajak
siswa tersebut untuk melakukan hal-hal yang baik atau aktivitas
yang fositif, sehingga siswa tersebut energinya bisa dihabiskan
dengan hal-hal yang berguna. Selain itu, guru PAI juga secara
pelan-pelan membantu siswa pelaku bullying untuk mengatasi
kelemahan dan kekurangannya, sehingga siswa tersebut dapat
meningkatkan kepercayaan dirinya. Strategi di atas tersebut guru
PAI melakukannya tidak hanya sekali, tapi terus menerus dengan
konsiten, karena pelaku bullying seperti halnnya anak-anak lain,
memerlukan perhatian dan kepercayaan orang dewasa bahwa ia
pun bisa menjadi seseorang yang bersikap, berperilaku dan bahkan

berprestasi di bidang positif.

177



Berkat Strategi Guru PAI dalam Mengatasi Perilaku Bullying
di MTs Al-Mukhtariyah Sibuhuan, dari hasil pengamatan peneliti
perilaku bullying sudah dapat diatasai dan dicegah dengan baik,
hal itu dapat dilihat dari berkurangnya perikaku bullying di
sekolah tersebut, siswa yang sebelumnya selalu mengganggu
kawannya, berubah menjadi siswa yang baik dan beimpati kepada
kawan-kannya, meskipun masih terdapatb sebagian kecil masih
ada terjadi bullying seperti siswa ada saling mengejek, berbicara
kurang sopan, berbicara yang kotor dan kasar kepada orang lain.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa Strategi
Guru PAI dalam Mengatasi Perilaku Bullying di MTs Al-
Mukhtariyah = Sibuhuan sudah baik, namun masih perlu
ditingkatkan lagi agar tidak terjadi lagi ada siswa melakukan
perilaku bullying dalam kehidupan sehari-hari terutama dalam
lingkungan sekolah atau madrasah sehinggga akhlak siswa semakin
baik dan meningkat sesuai dengan ajaran agama Islam yakni tidak

melakukan perilaku bullying.

Daftar Fustaka

Nadia, Robiyatun, R. R. A. (2024). Strategi Guru Dalam
Mengatasi Perundungan Pada. Karimah Taunhid, 3.

Nasir, Moh. 1998. Metode Penelitian. Jakarta : Ghalia Indoneisa

Rohim, cahya dhina, & Rahmawati, S. (2020). Di Sekolah Dasar
Negeri. Kajian Pendidikan Dan Hasil Penelitian

Simangunsong, Nurzakiah et al., “Peran Guru dalam Mengatasi
Bullyng di SD Negeri 200117/26 Padangsidimpuan,” Journal
of Educational Research and Practice.

Simatupang, Nursariani & Faisal. 2021. Bullying Oleh Anak Di
Sekolah Dan Pencegabannya. Volume. 6. (Nomor 2).

178



Keecemasan Sosial pada Peseria Didik
dan Respons Pendidikan Islam

Uswatun Hasanah, M.Pd.I**

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung

“Saat kecemasan sosial membungkam potensi peserta didik,
pendidikan Islam dipanggil untuk merawat jiwa dan
menumbubkan keberanian bermakna”

Pada era kecanggihan teknologi saat ini, kemudahan mengakses
informasi bahkan sampai mengakses kehidupan orang lain
yang disuguhkan di sosial media terbentang luas di depan mata.
Hal ini mempengaruhi cara berfikir serta perilaku mereka. Banyak
yang menganggap bahwa, apa yang tersaji di media sosial itu yang
benar dan menjadi arah hidupnya yang harus di kejar dan ditiru.
Semua orang termasuk peserta didik, mengkonsumsi semua
informasi itu hampir 24 jam dalam hidupnya. Beberapa penelitian
menunjukkan bahwa semakin mudah akses pada media sosial,
semakin rentan terjadi mental breakdown dengan beragam
permasalahan mental lainnya.

Salah satu permasalahan mental yang sangat penting dibahas
yaitu kecemasan sosial. Mengingat kecemasan sosial di kalangan
peserta didik di Indonesia merupakan isu yang semakin mendapat
perhatian, dengan berbagai penelitian menunjukkan prevalensi

> Penulis lahir di Lampung Timur, 18 Desember 1992,
merupakan Dosen di Program Studi Pendidikan Agama Islam,
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, menyelesaikan studi S1
dan S2 di Institut Agama Islam Negeri Metro Prodi Pendidikan
Pendidikan Agama Islam.

179



yang signifikan dan faktor-faktor penyebab yang kompleks. Aam
Imaduddin dalam penelitiannya menunjukkan hasil studi
terhadap 642 siswa SMA mengungkapkan bahwa 71% dari mereka
berada dalam kategori kecemasan sosial tingkat sedang,
menunjukkan bahwa mayoritas siswa mengalami kecemasan dalam
interaksi sosial mereka.

Selanjutnya, Penelitian oleh Vriends menemukan bahwa
sekitar 15,8% remaja di Indonesia mengalami kecemasan sosial,
menunjukkan bahwa gangguan ini cukup umum di kalangan
remaja. Kecemasan sosial (social anxiety) merupakan salah satu
bentuk gangguan psikologis yang semakin mendapat perhatian
dalam dunia pendidikan. Di tengah tekanan akademik, ekspektasi
sosial, dan paparan media digital, peserta didik semakin rentan
mengalami ketakutan berlebihan dalam situasi sosial, terutama
terkait penilaian atau interaksi publik. Kecemasan ini dapat
berdampak signifikan terhadap perkembangan kepribadian,

motivasi belajar, hingga kemampuan komunikasi peserta didik.

Penelitian terbaru menemukan bahwa bentuk kecemasan
sosial pada peserta didik meliputi enggan berbicara di depan
umum, menarik diri dari kelompok, dan kesulitan membangun
hubungan sosial. Hal ini disebabkan oleh berbagai faktor.
Beberapa hasil penelitian menunjukkan bahwa faktor-faktor yang
berkontribusi terhadap kecemasan sosial pada peserta didik yaitu:

Faktor Internal, Rendahnya efikasi diri dan Konsep diri
negatif. Peserta didik dengan rasa percaya diri yang rendah
cenderung mengalami kecemasan sosial yang lebih tinggi. Hal ini
terjadi bisa karena diakibatkan oleh dampak media sosial. Media
sosial menciptakan ruang di mana peserta didik secara terus-
menerus membandingkan dirinya dengan orang lain, terutama
dalam hal penampilan, prestasi, dan gaya hidup. pengguna media
sosial yang aktif cenderung merasa lebih buruk terhadap diri
sendiri karena melihat postingan yang menampilkan kehidupan
“ideal” orang lain. Efek ini sangat kuat pada remaja, karena pada
tahap ini identitas diri masih rapuh dan sangat dipengaruhi oleh
pengakuan sosial. Selain itu, pandangan negatif terhadap diri

180



sendiri dapat meningkatkan risiko kecemasan sosial. Selanjutnya,
Kecerdasan Emosional yang juga berkontribusi pada kurangnya
kemampuan dalam mengelola emosi dapat memperburuk
kecemasan sosial. Faktor Ekternal berasal dari faktor sosial seperti
kurangnya dukungan sosial, kelekatan hubungan dengan orangtua

yang rendah dan Bullying.

Hal ini menunjukkan pentingnya intervensi yang
komprehensif untuk mengatasi kecemasan sosial di kalangan
peserta didik. Salah satu sarana yang tepat digunakan untuk
menyelesaikan permasalahan ini adalah melalui pendidikan Islam.
Saat kecemasan sosial membungkam potensi peserta didik,
pendidikan Islam dipanggil untuk merawat jiwa dan
menumbuhkan keberanian bermakna. Kenapa pendidikan Islam
bisa menjadi solusi dalam menangani masalah kecemasan sosial?

Pendidikan Islam, yang menekankan integrasi aspek spiritual,
intelektual, dan sosial, memiliki potensi besar dalam merespons
persoalan ini. Tulisan ini membahas bagaimana kecemasan sosial
muncul dalam konteks peserta didik serta bagaimana pendekatan
pendidikan Islam dapat menawarkan solusi holistik dan aplikatif.
Pendidikan Islam memandang manusia sebagai makhluk
paripurna yang terdiri dari jasmani, akal, dan ruhani. Maka dari
itu, pendidikan Islam tentu saja tidak hanya berfokus pada aspek
kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual. Dalam kerangka ini,
Islam menekankan pembentukan karakter yang seimbang.

Al-Qur’an menyatakan: “Ingatlah, hanya dengan mengingat
Allab hati menjadi tenteram” (QS. Ar-Ra’d: 28), yang menjadi
dalil bahwa ketenangan psikologis dapat dicapai melalui
pendekatan spiritual. Studi empiris juga menunjukkan bahwa
keterlibatan dalam aktivitas keagamaan Islam berkorelasi negatif
dengan tingkat kecemasan sosial.

Hal ini mengingatkan kembali pada dasar ontologis
pendidikan Islam yang didasarkan pada sumber ajaran Islam yaitu
Al-Qur’an. Secara detail dan jelas Islam mengajarkan bagaimana
merawat mental bahkan jiwa setiap orang. Implementasi nilai-nilai

181



Islam ini secara efektif dapat dilakukan melalui kegiatan
pembelajaran di kelas.

Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan, namun juga dibiasakan
sehingga dapat tertanam dan mendi kebiasaan. Pendidikan Islam,
dengan nilai-nilai seperti ukbuwab (persaudaraan), sabar
(kesabaran), dan tawakal (ketergantungan kepada Tuhan), dapat
berperan dalam membentuk karakter siswa yang lebih tangguh
secara emosional.

Adapun strategi pendidikan Islam yang dapat diterapkan
dalam menanganani kecemasan sosial peserta didik antara lain:
Pertama, Penguatan pada aspek spiritual dan Akhlak seperti
berpartisipasi dalam shalat berjamaah, membaca Al-Qur'an, dan
melakukan Zikir memperkuat ketahanan psikologis para peserta
didik. Implikasi praktis kegiatan ibadah ini dapat mengembangkan
harga diri dan rasa aman, didukung oleh perkembangan spiritual,
berfungsi sebagai penyangga dan penguat mental peserta didik
terhadap masalah kecemasan sosial.

Kedua, Menyelenggarakan program bimbingan ke-Islam atau
halaqah untuk mengajarkan dan membiasakan peserta didik agar
dapat mengontrol pikiran dan perasaannya sambil memungkinkan
mereka merefleksikan identitas mereka, memelihara citra diri
mereka, dan mengembangkan mekanisme koping spiritual mereka.
Ketiga, Fokus pada setiap peserta didik melalui model pengajaran
yang inklusif dan terintegrasi secara interaktif. Pendekatan
pengajaran kolaboratif dan dialogis sesuai dengan prinsip
Musyawarah dalam Islam. Pendekatan ini memungkinkan setiap
peserta didik dengan kecemasan sosial untuk berpartisipasi tanpa
rasa takut. Guru dalam Islam seharusnya dapat berperan menjadi
murabbi sekaligus muaddib (bertugas membina spiritualitas dan
sikap peserta didik) dalam memahami aspek psikologis para peserta
didik.

Keempat, menyediakan program konseling Islam terintegrasi.
Pendekatan konseling Islam menekankan empati, nilai spiritual,
dan keteladanan. Model konseling seperti Islamic Narrative

182



Counseling dan terapi dzikir telah diterapkan untuk membantu
peserta didik dengan gangguan kecemasan sosial. Konselor perlu
dilatih tidak hanya dalam aspek teknis psikologi, tetapi juga
memahami dinamika keagamaan peserta didik. Oleh karena itu,
Edukasi  mental health berbasis Islam penting untuk
menghilangkan stigma bahwa gangguan kecemasan adalah tanda
lemahnya iman.

183



Sehahb Turunnya Al-Qur'an Seeara
Berwahap sehagai Pondasi Dalam
Pembelajaran Pendidikan Islam

Laila Auni, M. TH?>?
Universitas Al Washliyah (UNIVA) Medan

“Petunjuk Ilahi tentang turunnya Al-Qur'an secara bertabap
merupakan contoh paling baik dalam menyusun pembelajaran
pendidikan Islam dari segala sisi”

I-Quran adalah kalam Allah dengan lafadznya yang

berbahasa Arab. Allah memilih Nabi Muhammad sebagai
Rasul untuk menyampaikan risalah mulia itu. Al-qur’an menjadi
pembeda dan penyempurna kitab-kitab sebelumnya yang turun
secara sekaligus sehingga terjadi penentangan keras dari kaumnya
dan membuat Nabi pembawanya merasa kesulitan. Namun
Rasulullah SAW, sengaja Allah turunkan kepadanya Al-Qur’an
dengan proses atau tahapan yang disesuaikan dengan kondisi
lapangan, pertanyaan dan peristiwa-peristiwa yang langsung
dihadapi Nabi SAW.

Awalnya Allah menurunkan Al-Qur’an sekaligus dari laubul
mabfudz ke langit dunia sebagai pemberitahuan bagi para
penduduk langit betapa mulianya Al-Qur’an dan mulianya orang

%3 Penulis lahir di Kampung Mangga Desa Ambalutu Kab. Asahan
pad 5 Mei 1990. Penulis merupakan dosen tetap di Fakultas Agama Islam
Universitas Al Washliyah (UNIVA) Medan. Menyelasaikan S1 di fakultas
Ushuluddin Jurusan Tafsir Hadis IAIN Sumatera Utara pada tahun
2012, dan tahun 2014 telah menyelesaikan S2 Progran Studi Tafsir Hadis
di Pascasarjana IAIN Sumatera Utara.

184



yang kepadanya Al-qur’an diturunkan yakni Nabi Muhammad
SAW demi kemuliaan umat manusia. Kitab itu kini telah di
ambang pintu dan akan segera diturunkan kepada mereka.
Selanjutnya Allah SWT menurunkan Al-qur’an secara bertahap
dan berangsur-angsur kepada Nabi Muhammad SAW melalui
malaikat Jibril selama dua puluh tiga tahun, tiga belas tahun di
Makkah dan sepuluh tahun di Madinah. Sebagaimana firman
Allah SWT:

“Dan  Al-Quran itu telab kami turunkan dengan
berangsur-anngsur agar kamn membacakannya perlaban-
laban kepada manusia dan Kami menurunkannya bagian
demi bagian.” (Al-Isra’: 106)

Ayat tersebut menunjukkan bahwa salah satu tujuan Al-
Qur'an diturunkan secara bertahap agar dibacakan kepada
manusia secara berlahan dan benar dan sesuai dengan bergbagai
peristiwa dan kejadian.

Selain itu turunnya Al-quran secara bertahap memiliki
keistimewaan tersendiri khusunya bagi Nabi SAW yakni:

1. Meneguhkan hati Nabi dalam menghadapi keras dan
kesombongan umatnya, yang tidak mau mengikuti ajakan
Nabi bahkan berusaha menghalangi Nabi dalam
berdakwah.

2. Menjadi tantangan bagi umatnya yang selalu menentang
sekaligus menjadi mukjizat bagi Nabi bahwa tidak ada
yang dapat menandingi Al-Qur’an walaupun satu ayat
dari segi apapun.

3. Memudahkan hafalan dan pemahaman bagi Nabi dan
umatnya sehingga lebih melekat dan diamalkan dalam

kehidupan.

4. Sesuai dengan peristiwa yang terjadi dan penetapan
hukum secara bertahap. Hal ini merupakan strategi jitu
dalam menyampaikan kebenaran karena manusi tidak
akan mudah mengikuti dan tunduk langsung kepada
agama baru (Islam). Setiap kali terjadi peristiwa di tengah

185



tengah mereka, maka turunlah hukum yang memberikan
kejelasan statusnya, membimbing dan dan meletakkan
dasar perundang-undangan bagi mereka sesuai dengan
situasi dan kondisi.

Tidak diragukan lagi bahwa Al-Qur’an diturunkan dari sisi
Allah SWT yang Maha Bijaksana. Al-Qur’an yang diturunkan
secara bertahab kepada Rasulullah SAW, ayat-ayatnya turun
dalam waktu-waktu tertentu, orang membaca dan mengkajinya
surat demi surat, saat itu mereka mendapatkan rangkaian yang
tersusun indah dan cermat dengan makna yang saling bertautan,
ayat demi ayat, surat demi surat yang saling terjalin bagaikan
mutiara indah yang tidak pernah ada bandingannya dalam
perkataan manusia.

“Inilab suatu kitab yang ayat-ayatnya disusun dengan rapi
dan dijelaskan secara terperinci, yang diturunkan dari sisi
Allab yang Maha Bijaksana dan Maha Tabu.” (Q.S.
Hud:1)

“Kalan sekiranya Al-Quran itu bukan dari sisi Allab,
tentulabh  merveka mendapatinya saling  bertentangan
didalamnya.” (Q.S. An-Nisa:82)

Proses turun Al-Qur’an secara bertahap dan berbagai hikmah
yang mulia menjadi pondasi dan pencerahan dalam pengajaran
pendidikan Islam, yang masa kini banyak terlupakan disebabkan
banyaknya strategi, metode dan kurikulum yang datang dari dunia
barat, memang terlihat logis namun justru secara tidak disadari
menimbulkan kerusakan akhlak dan keimanan anak didik dan
menimbulkan kecamasan bagi orang tua dan masyarakat.

Proses belajar mengajar itu berlandaskan dua asas yankni
perhatian terhadap tingkat pemikiran peserta didik dan
pengembangan potensi akal, jiwa dan jasmaniyahnya dengan
metode yang dapat membawanya kearah kebaikan atau
keterbimbangan. Dalam proses turunnya Al-Qur’an secara
bertahap, menunjukkan suatu metode yang bermanfaat bagi
pembelajaran pendidikn Islam dalam mengaplikasikan kedua asas

186



tersebut di atas. Sebab turunnya A-lqur’an secara bertahap telah
meningkatkan pendidikan umat Islam secara bertahap dan bersifat
alami untuk memperbaiki jiwa manusia, meluruskan perilakunya,
membentuk kepribadian dan menyempurnakan eksistensinya
sehingga jiwa itu tumbuh kokoh di atas pilar-pilar yang kokoh dan
mendatangkan buah yang baik bagi kebaikan umat manusia
seluruhnya dengan izin Tuhannya. Hal tersebut menunjukkan
bahwa terdapat tahapan-tahapan pendidikan yang mempunyai
berbagai cara yang sesuai dengan tingkat perkembangan
masyarakat Islam dari kondisi lemah menjadi kuat dan tangguh,
dari kondisi jahiliyah menjadi beriman.

Pembelajaran Pendidikan Islam yang tidak memperhatikan
tingkat pemikiran peserta didik dalam tahapan-tahapan
pengajaran, pembinaan bagian-bagaian ilmu di atas sesuatu yang
bersifat menyeluruh dan mutlak, serta dari yang umum menjadi
yang lebih khusus, atau tidak memperhatikan pertumbuhan aspek-
aspek kepribadisn yang bersifat intelektual, ruhani dan jasmani,
maka ia adalah system pendidikan yang gagal dan tidak akan
memberi hasil ilmupengetahuan kepada umat, selain hanya
menambah kebekuan dan kemunduruan.

Demikian halnya guru yang tidak memberikan kepada para
siswanya porsi materi ilmiah yang sesuai, dan hanya menambah
beban kepada mereka di luar kesanggupannya untuk menghafal
dan memahami atau berbicara yang tidak bisa mereka jangkau,
tidak memperhatikan keadaan mereka dalam wupaya terapi
terhadap keganjilan perilaku atau kebiasaan buruk perserta didik,
lalu ia berbuat kasar dan keras. Kemudian menanganinya dengan
tergesah-gesah, tidak bertahap dan tidak bijaksana, maka guru itu
termasuk guru yang gagal. Dia telah merubah ruang belajar
menjadi tempat belajar yang tidak lagi disenangi dan merubah
proses belajar mengajar menjadi petualangan yang menyesatkan.
Demikian halnya juga dengan buku pelajaran. Materi pelajaran
yang tidak sistematis, tidak bertahap menyajikan pengetahuan dari
yang mudah kepada yang lebih sulit, dari yang persial kepada yang
komprehensip, tidak relevan dan gaya bahasanya tidak jelas dan

187



sulit dipahami, maka buku ini tidak akan membuat siswa dapat
menikmati dalam membacanya, akhirnya minat membaca semakin
berkurang dan mereka tidak dapat mengambil manfaat apa-apa.

Oleh sebab itu, seyogyanyalah dalam pembelajaran
pendidikan Islam dilakukan dengan tidak tergesah gesah, agar
peserta didik yang menjadi objek pendidikan Islam tidak
mengalami kejenuhan yang pada akhirnya tercipta pertentangan
terhadap kebenaran dari dalam diri mereka. Islam adalah agama
yang rabmatan lil alamin, Allah swt telah memberikan petunjuk
bagi hambanya melalui proses turunnya Alq-Qur’an dan Al-
Qur'an itu sendiri dalam segala aspek kehidupan terutama
pendidikan Islam, karena pendidikan Islam adalah satu proses
menyampaikan ilmu pengetahuan yang dilakukan dengan
kesadaran dengan tujuan mulia yakni menjadikan manusia yang
tidak tahu menjadi tahu, mampu membedakan yang hak dan batil,
sadar dari mana ia datang dan kepada siapa ia akan kembali, serta
mampu berperilaku mulia sehingga sampailah pada tujuan
penciptaannya yaitu untuk beribadah kepada Allah SWT serta
khalifah di muka bumi.

Allah SWT menurunkan Al-quran kepada Rasul kita
Muhammad SAW untuk membimbing manusia. Turunnya Al-
Qur’an merupakan peristiwa besar yang sekaligus menyatakan
kedudukannnya bagi penghuni langit dan bumi. Turunnya al-
Quran pertama kali pada lailatul gadr secara sekaligus
merupakan pemberitahuan kepada alam samawi, yang dihuni para
malaikat tentang kemuliaan umat Muhammad SAW. Umat ini
telah dimuliakan oleh Allah SWT dengan risalah barunya agar
menjadi umat paling baik yang dikeluarkan bagi manusia.
Turunnya Al-qur'an yang kedua kali secara bertahap, berbeda
dengan kitab-kitab yang sebelumnya, sangat mengejutkan orang
dan menimbulkan keraguan terhadapnya sebelum jelas bagi
mereka rahasia hikmah Ilahi yang ada di balik itu. Rasulullah SAW
tidak menerima risalah besar ini dengan cara sekali jadi, dan
kaumnya pun yang sombong dan keras kepala dapat takluk
dengannya. Adalah wahyu turun bertahap dan berangsur-angsur

188



demi menguatkan hati Rasul dan menghiburnya, relevan dengan
peristiwa dan kejadian-kejadian yang mengiringinya sampai Allah
SWT menyempurnakan agama ini dan mencukupkan nikmat-

Nya.

189



Urgensi Menjaga Anak Perspekiif Isiam

Dirhamzah, S.Pd.L., M.Pd.I**
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

“Menjaga anak dalam perspektif Islam adalab bal yang sangat urgen,
karena anak tidaknya banya sebagai penyejuk hati, perbiasan
dunia dan sumber kebanggan bagi orang tua, akan tetapi anak
juga bisa menjadi sumber fitnab, ujian serta dapat menjadi

musub bagi orang tnanya kelak”

Beberapa tahun lalu, publik Makassar dikejutkan oleh peristiwa
pembunuhan berencana yang korban dan pelakunya masih
sama-sama anak di bawah umur. Mirisnya, menurut pengakuan
kedua pelaku, mereka membunuh korbannya, karena tergiur
setelah memperoleh informasi di sebuah situs internet tentang
penjualan organ manusia.

Tentu, hanya dengan mendengar berita tentang
pembunuhan saja sudah cukup membuat miris dan menyayat hati,
terlebih lagi jika diketahui bahwa pembunuh dan korbannya
adalah seorang yang masih tergolong anak di bawah umur. Pun,
setelah mengetahui juga perihal motifnya. Sungguh sangat
menyedihkan sekaligus memilukan. Keluarga korban pasti sangat

* Penulis lahir di Wajo, 14 Maret 1988, merupakan Dosen
Integrasi Keilmuan yang berhome base pada Program Studi Biologi
Fakultas Sains dan Teknologi Universitas Islam Negeri Alauddin
Makassar. Penulis menyelesaikan studi S1 pada jurusan Pendidikan
Agama Islam di UIN Alauddin Makassar tahun 2011, dan menyelesaikan
S2 di Pascasarjana pada kampus yang sama pada jurusan Dirasah
Islamiyah Konsentrasi Pendidikan dan Keguruan pada tahun 2014.

190



merasa sedih dan terpukul karena telah kehilangan anak untuk
selama-lamanya, sementara, keluarga pelaku juga pasti tidak kalah
sedih dan terpukul, di samping anaknya akan berurusan dengan
pihak berwajib untuk mempertanggung jawabkan perbuatannya,
keluarga pelaku juga pasti shock tidak menyangka anaknya akan
setega itu, di usianya yang masih belia sudah melakukan perbuatan
biadab. Tidak sampai disitu saja, keluarga pelaku juga kabarnya
sudah mengungsi akibat kediamannya telah hancur diamuk massa.
Anak yang melakukan pembunuhan tetapi dampaknya ikut
ditanggung oleh orang tua dan keluarganya.

Peristiwa menyayat hati yang melibatkan anak di Kota
Makassar ini sebenarnya bukanlah peristiwa yang kali pertama
terjadi, melainkan sudah berkali-kali. Beberapa bulan lalu, kita
juga dikejutkan oleh berita tentang maraknya dan semakin
meningkatnya kegiatan prostitusi online yang mana mucikari
maupun pekerja seks komersial sama-sama masih anak di bawah
umur atau masih usia sekolah.

Jika mundur ke belakang lagi, (mungkin) kita masih
mengingat juga peristiwa mencekam beberapa tahun lalu yaitu
maraknya geng motor dan tawuran antara kelompok di berbagai
tempat di Kota ini, yang kesemuanya itu melibatkan anak-anak di
bawah umur sebagai aktor utamanya. Sederet peristiwa tersebut
setidaknya sudah cukup memberi gambaran kepada kita bahwa
tidak sedikit orang tua yang hari ini alfa dalam menjaga anaknya.
Seandainya para orang tua selalu “hadir” pasti peristiwa-peristiwa
yang disebutkan di atas, tidak akan pernah terjadi, atau minimal
meminimalisir terjadinya.

Pun, dewasa ini, tidak sedikit juga orang tua, dari berbagai
kalangan, baik kalangan bawah, menengah dan atas, karena
kesibukannya dalam melakukan aktivitas kesehariannya dalam
mencari uang sehingga abai terhadap tanggung jawabnya menjaga
anaknya. Tidak sedikit pula orang tua yang keliru dalam
memahami konsep menjaga anak dengan menganggap cukup
dengan memberi uang kepada anaknya atau memenuhi segala
permintaan anak secara materil, maka selesailah tanggung

191



jawabnya sebagai orang tua. Sehingga setelahnya, mereka tidak lagi
terlalu peduli untuk tahu; dengan siapa dan dimana anaknya
bergaul, apa saja yang anaknya tonton melalui gadget dan aktivitas
apa yang saja yang anaknya lakukan setiap hari. Bahkan dalam
banyak kasus, orang tua kadangkala menunjukkan perilaku -
disadari atau tidak- seolah-olah ja jauh lebih peduli terhadap
barang-barang miliknya ketimbang terhadap anaknya sendiri.
Sekedar contoh, tidak sedikit seorang ayah begitu takut kendaraan
miliknya (seperti; mobil, motor) lecet tergores sehingga dibelikan
pembungkus dengan harga yang cukup mahal, tetapi di sisi lain, ia
membiarkan anak gadisnya bebas berkeliaran di ruang-ruang
publik dengan menggunakan pakain minim bertelanjang dada dan
paha tanpa peduli anaknya ‘lecet’ dan tergores sebagai korban
pelecehan seksual.

Mengapa Menjaga Anak Penting dalam Islam?

Siapa sih yang disebut “anak” itu ? Kalau kita merujuk pada
berbagai referensi, maka akan ditemukan rumusan tentang definisi
anak yang cukup beragam. Namun jika disimpulkan maka kita
akan menemukan satu benang merah, yakni anak adalah individu
yang belum matang baik secara fisik, mental maupun sosial. Itulah
sebabnya dalam pandangan Islam, kepadanya belum dibebani
kewajiban-kewajiban ibadah hingga ia akil balig. Ketidakmatangan
itu bisa disebabkan oleh banyak hal, diantaranya karena masih
minimnya pengetahuan, pengalaman dan pendidikan yang

diperoleh oleh si anak.
Akibat ketidak-matang itulah sehingga sangat dibutuhkan

perlindungan penuh orang dewasa dari segala macam bentuk
kekerasan dan diskriminasi mengancam kehidupan si anak. Dalam
konteks pendidikan, orang dewasa adalah mereka yang diklaim
telah mengetahui banyak hal dan memiliki kekuatan fisik dan
mental yang lebih dibanding dimiliki seorang anak. Mereka itulah
yang diberi amanah untuk mendidik, menjaga, memelihara dan
melindungi si anak.

192



Orang dewasa dalam konteks pendidikan tidak semata-mata
hanya berpatokan pada faktor usia dan fisik, namun juga mengacu
pada kedewasaan mental. Orang dewasa dalam hal ini tidak lain
adalah para orang tua di rumah, guru di sekolah dan masyarakat
secara umum. Mereka semua lah yang diberi tanggung jawab
untuk mendidik, menjaga dan melindungi si anak. Dalam
Undang-undang No. 35 Tahun 2014 pasal 20 disebutkan bahwa
mereka  yang  berkewajiban  dan  bertanggung  jawab
menyelenggarakan perlindungan anak adalah Negara, Pemerintah,
Pemerintah Daerah, Masyarakat, Keluarga, dan Orang Tua atau
Wali.

Bila mengacu pada undang-undang tersebut, maka semua
elemen memiliki peran, kewajiban dan tanggung jawab dalam
memberi perlindungan kepada anak. Dan sudah seharusnya, bila
peran tersebut telah terlaksana dengan baik, peristiwa
pembunuhan yang melibatkan anak di bawah umur, baik sebagai
pelaku maupun korban sudah seharusnya tidak terjadi, atau
dengan kata lain, bisa dicegah.

Dalam pandangan Islam, “menjaga anak” itu sangat urgen.
Mengapa? Karena anak itu tidak hanya menjadi penyejuk hati-
Qurrota a’yun (QS. Al-Furqan [25]: 74), dan sebagai perhiasan
dunia dan sumber kebanggan bagi orang tuanya (QS. Al-Kahfi
[18]: 46 dan QS. Ali Imran [3]: 14) tetapi anak bisa juga menjadi
sumber fitnah dan ujian (QS. At-Taghabun [64]: 15), serta dapat
menjadi musuh bagi orang tuanya (QS. At-Taghabun [64]: 14),
bahkan dalam ajaran Islam dijelaskan anak dapat menjadi
penghalang bagi orang tuanya masuk surga di akhirat kelak. Selain
itu, posisi anak dalam pandangan Islam begitu urgen karena anak
itu adalah investasi dunia akhirat bagi orang tua. Jika anak yang
tinggalkan adalah anak shaleh-shalehah maka orang tua masih
dapat memanen pahala setelah meninggal, tetapi sebaliknya jika
anak yang tinggalkan adalah anak-anak durhaka maka orang tua
pasca meninggal tidak akan lagi mendapat kiriman pahala, melalui
doa-doa dan amalan yang dilakukan sang anak.

193



Begitu urgennya menjaga anak dalam Islam, jauh sebelum
lahirnya berbagai regulasi tentang perlindungan anak ataupun
program seperti gerakan menjaga anak atau di Makassar dengan
istilah “jagai anak ta”. Sejatinya, perintah menjaga anak yang
ditujukan kepada orang tua telah Allah sampaikan 14 abad yang
lalu melalui ayat-ayat al-Quran, baik secara eksplisit maupun
secara implisit. Salah satunya dalam al-Quran surah At-Tahrim
[66]: 6 “Wabai orang-orang yang beriman! Jagalah dirimu dan
keluargamu dari api neraka yang baban bakarnya adalab
manusia dan batu; penjaganya malaikat kasar-kasar dan keras,

»

Berdasarkan ayat tersebut orang tua wajib memberi
perlindungan tidak hanya terhadap diri melainkan juga terhadap
keluarga (istri dan anak-anaknya) dari segala perbuatan yang dapat
asbab masuk ke dalam neraka, yaitu tempat yang dijaga oleh
malaikat kasar-kasar, keras dan tempat yang berbahan bakar dari
batu dan manusia. Oleh karenanya, “api neraka” pada ayat
tersebut dapat juga dimaknai secara majazi bahwa yang dimaksud
neraka adalah segala macam bentuk kesengsaraan, baik yang terjadi
di dunia maupun di akhirat kelak. Karenanya pula, menjaga diri
dan keluarga dari api neraka adalah tidak melakukan perbuatan
yang dapat mendatangkan kesengsaraan seperti: memakai narkoba,
berjudi, zina, mencuri, tawuran, dsb.

Bagaimana Cara Menjaga Anak Menurut Islam?

Menjaga anak yang dimaksud bukanlah berarti orang tua
harus berada di sisi anak kemanapun anak pergi selama 24 jam
setiap hari. Tetapi menjaga anak dalam hal ini bisa dimaknai secara
luas seperti: memberi perhatian, mengawasi, mengontrol,
memantau aktivitas anak dalam berbagai hal, bahkan bentuk
penjagaan dalam ajaran Islam bisa bermakna preventif seperti
dengan membekali anak dengan pendidikan (agama) yang baik.
Seperti disebutkan pada QS. An-Nisa [4]: 9 tentang peringatan
bagi para orang tua untuk tidak meninggalkan keturunannya

194



dalam keadaan lemah, baik lemah akidah, ibadah, fisik, psikis,

ekonomi, dan pendidikan (ilmu).

Olehnya itu, orang tua berkewajiban memberi perlindungan
terbaik kepada anaknya, salah satunya berupa pemberian
pendidikan agama dan akhlak yang baik sejak dini. Nabi saw
bersabda; “Tidak ada satu pemberian seorang ayah kepada
anaknya yang lebib utama daripada adab (akblak) yang baik”
(HR. Tirmidzi). Senada dengan itu, riwayat yang disampaikan Al-
Qurthubi dalam tafsirnya terkait dengan turunnya QS At-Tahrim
[66] ; 6 bahwa Al-Qusyairi menyebutkan bahwa sahabat Umar
bertanya kepada Nabi saw saat ayat ini turun “ Ya Rasulullab,
kami akan menjaga diri kami, tetapi bagaimana cara kami
menghindari api neraka?” lalu Nabi menjawab “Laranglah
mereka (anak-istrimu) dari perbuatan yang dilarang oleh Allah
dan perintabkan meveka untuk melakukan perbuatan yang telah
diperintabkan Allah’. Secara tersirat, perintah dan larangan pada
hadis Nabi tersebut, mengisyaratkan tentang urgennya pendidikan
agama yang baik diberikan kepada keluarga.

Mengapa harus dengan pendidikan (agama) sebagai prioritas?
Sebab dengan bekal pendidikan (agama) yang baik, itu setidaknya
bisa menjadi pondasi dan modal berharga bagi anak untuk menjadi
generasi yang tangguh dalam segala hal. Yaitu anak dengan fisik
yang kuat, psikis yang tangguh, adab yang luhur dan ilmu yang

bermanfaat.

195



Imegrasi Nilai Spiritual dan Sosial
Melalui Model Pembelajaran Inguiry
dalam Pengajaran Pendidikan
Agama Islam di Era Digiwal

Misriah, M.Pd*
UIN Ar-Rauniry Banda Aceh

“Model pembelajaran inquiry mengintegrasikan nilai spiritual
dan sosial secara efektif dalam pengajaran Pendidikan
Agama Islam di era digital”

Kernajuan teknologi informasi telah membawa perubahan
signifikan terhadap cara berpikir, berperilaku, serta gaya
belajar peserta didik di era digital saat ini. Kondisi tersebut
menuntut adanya pembaruan dalam metode pembelajaran,
termasuk dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), agar tetap
mampu merespons dinamika zaman sambil menanamkan nilai-
nilai moral dan spiritual. Salah satu tantangan penting yang
dihadapi adalah bagaimana menggabungkan unsur spiritual dan
sosial dalam pembelajaran yang tetap kontekstual dan relevan
dengan kehidupan modern (Sa’diyah, 2021: 34). Model
pembelajaran inquiry muncul sebagai pendekatan alternatif yang
mendorong siswa untuk berpikir kritis, melakukan eksplorasi,
serta mengkaji nilai-nilai keislaman secara mandiri dan sesuai
dengan  realitas mereka. Pendekatan ini tidak hanya
menyampaikan ajaran agama secara teoritis, tetapi juga

3 Penulis lahir 25 Januari 1995, alumni Pascasarjana UIN Ar-

Raniry Banda Aceh, Program Studi Pendidikan Agama Islam.

196



membentuk kesadaran akan pentingnya pengamalan nilai-nilai
spiritual dan sosial dalam kehidupan sehari-hari (Zaini, 2020: 91).

Melalui pembelajaran berbasis inquiry, siswa dilibatkan
secara aktif dalam proses observasi, analisis permasalahan sosial
atau keagamaan, serta penguatan karakter empati dan religiusitas.
Integrasi nilai-nilai ini menjadi semakin relevan ketika dilakukan
dalam konteks digital, yang menyediakan berbagai media dan
sumber pembelajaran yang dapat mendukung ekspresi nilai
keagamaan. Dengan demikian, penerapan inquiry dalam PAI
berpotensi membentuk generasi muslim yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan sosial.

Konsep Dasar Pembelajaran Inquiry dalam Pendidikan

Model pembelajaran inquiry merupakan pendekatan yang
menempatkan siswa sebagai pusat proses belajar. Dalam model ini,
peserta didik terlibat secara aktif dalam menggali pengetahuan
melalui  kegiatan eksploratif, pengamatan langsung, dan
pemecahan masalah. Kata inquiry sendiri berasal dari bahasa
Inggris yang berarti menyelidiki, menandakan bahwa pendekatan
ini menekankan pada pencarian informasi secara mandiri oleh
siswa, bukan sekadar menerima materi secara pasif dari guru
(Hosnan, 2014: 63). Dalam pelaksanaannya, peran guru bergeser
dari pengajar utama menjadi fasilitator yang mendampingi siswa
dalam mengembangkan pertanyaan, menelusuri data, menganalisis
informasi, dan menarik kesimpulan. Strategi pembelajaran ini
terbukti mampu mengasah kemampuan berpikir kritis dan kreatif,
serta menumbuhkan sikap ilmiah dan rasa ingin tahu dalam diri
peserta didik (Suyadi, 2015: 119).

Sagir menjelaskan bahwa pembelajaran inquiry melibatkan
beberapa tahapan penting, yaitu merumuskan masalah, menyusun
dugaan atau hipotesis, mengumpulkan serta mengolah data, lalu
membuat kesimpulan dari hasil yang diperoleh (Sagir, 2020: 97).
Pendekatan ini memberi ruang bagi siswa untuk mengalami proses
belajar secara langsung dan relevan dengan kehidupan nyata,

197



sehingga sangat cocok dengan kebutuhan pembelajaran abad ke-21
yang menekankan kolaborasi, komunikasi, literasi digital, dan
berpikir kritis. Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI),
model inquiry sangat aplikatif karena mendorong siswa
memahami ajaran agama secara mendalam serta mampu
mengaitkannya dengan kehidupan schari-hari. Pelaksanaannya
bisa melalui penelaahan ayat, analisis kasus keagamaan dan sosial,
serta refleksi nilai-nilai spiritual melalui pengalaman konkret.

Dengan demikian, pendekatan inquiry tidak hanya
meningkatkan aspek kognitif siswa, tetapi juga membentuk
karakter dan keterampilan yang relevan untuk menjawab
tantangan zaman modern.

Nilai Spiritual dan Sosial dalam Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Agama Islam memegang peranan penting dalam
membentuk karakter peserta didik melalui penanaman nilai-nilai
spiritual dan sosial. Aspek spiritual meliputi pemahaman serta
penguatan hubungan manusia dengan Allah, yang tercermin
dalam sikap iman, ketakwaan, dan pelaksanaan ibadah. Sementara
itu, dimensi sosial mencakup relasi antar manusia, seperti
kejujuran, rasa tanggung jawab, sikap toleran, dan penerapan
keadilan dalam kehidupan bermasyarakat (Muhaimin, 2005: 47).
Penanaman nilai spiritual dalam pendidikan Islam tidak hanya
disampaikan secara konseptual, tetapi juga dibentuk melalui
praktik rutin dalam kehidupan sehari-hari, seperti pelaksanaan
salat berjamaah, pembacaan Al-Qur’an, serta kebiasaan berdoa.
Proses ini menjadi pondasi dalam pembentukan etika individu
maupun sosial (Zainuddin, 2018: 112).

Selain itu, ajaran Islam sangat menekankan pentingnya
membangun hubungan sosial yang baik. Nabi Muhammad SAW
menjadi contoh nyata dalam menerapkan nilai-nilai sosial, seperti
saling membantu, menghargai perbedaan, dan menegakkan
keadilan. Nilai-nilai ini sangat penting dalam menciptakan
masyarakat yang damai dan bermartabat (Hidayat, 2016: 89). Oleh

198



karena itu, pendidikan agama Islam tidak sekadar fokus pada aspek
intelektual, tetapi juga mengarahkan peserta didik untuk
mengembangkan sikap dan perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai
Islam dalam kehidupan spiritual dan sosial.

Integrasi Nilai-Nilai Melalui Inquiry di Era Digital

Di tengah perkembangan era digital, metode pembelajaran
berbasis inquiry menjadi strategi yang relevan untuk
menginternalisasi nilai-nilai pendidikan. Model ini mendorong
siswa untuk terlibat aktif dalam proses pencarian, pengkajian, dan
penarikan kesimpulan secara mandiri. Dengan pendekatan ini,
berbagai nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, rasa ingin tahu,
dan kolaborasi dapat ditanamkan secara alami dalam kegiatan
belajar (Hosnan, 2014: 88). Inquiry tidak semata-mata berfokus
pada transfer pengetahuan, tetapi juga turut membentuk karakter
peserta didik agar siap menghadapi tantangan teknologi informasi.
Contohnya, saat siswa mengakses informasi melalui internet, guru
berperan dalam membimbing mereka untuk mengevaluasi
informasi secara kritis dan etis, sehingga nilai kejujuran dan
kecakapan digital dapat tumbuh secara seimbang (Suparno, 2014:
132).

Selain itu, integrasi nilai dalam pembelajaran inquiry juga
dapat dilakukan melalui kegiatan seperti kerja kelompok,
presentasi, serta proyek berbasis pemecahan masalah yang nyata.
Proses ini membantu siswa menerapkan nilai-nilai sosial, seperti
empati dan sikap toleran, dalam dinamika berpikir dan bertindak
mereka (Abidin, 2014: 57). Oleh karena itu, pembelajaran inquiry
tidak hanya berfungsi sebagai pendekatan akademik, tetapi juga
menjadi sarana efektif dalam menumbuhkan karakter peserta
didik yang kritis, beretika, dan bijak dalam menggunakan
teknologi.

199



Daftar Pustaka

Abidin. Y. (2014). Desain Sistem Pembelajaran dalam Konteks
Kurikulum 2013, Bandung: Refika Aditama.

Hidayat. Nur. (2016). Nilai-nilai Sosial dalam Pendidikan Islam,
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hosnan. M. (2014). Pendekatan Saintifik dan Kontekstual dalam
Pembelajaran Abad 21, Bogor: Ghalia Indonesia.

Muhaimin. (2005). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan Tinggi, Jakarta:
RajaGrafindo Persada.

Sa’diyah. Nurul. (2021). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam di Era Digital. Yogyakarta: Deepublish.

Suparno. P. (2013). Filsafat Konstruktivisme dalam Pendidikan,
Yogyakarta: Kanisius.

Sagir. Ahmad. (2020). Inovasi Pembelajaran. Surabaya: Lintang
Rasi Aksara Books.

Zaini. M. (2020). Pembelajaran Kontekstual: Konsep dan Aplikasi
dalam Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia.

Zainuddin. (2018). Pendidikan Islam: Kajian Teoritis dan Praktis,
Yogyakarta: Deepublish.

200



Urgensi Pendidikan Spiritual dalam
Komieks Pendidikan Isiam Modern

Ahmad Liza, M.Pd3¢
UIN Sultanah Nahrasiyab Lhokseumawe

"Pendidikan spiritual memiliki peran yang signifikan dalam
membentuk karakter dan menanamkan nilai-nilai keislaman yang
holistik dalam sistem pendidikan Islam modern”

Di era modern ini, pendidikan spiritual semakin dianggap
penting oleh para guru, peneliti, dan praktisi pendidikan
Islam. Tujuannya adalah membentuk karakter yang kuat dan
membekali generasi masa depan dengan nilai-nilai moral agar
mampu menghadapi tantangan zaman yang semakin rumit.
Pendidikan Islam masa kini tidak cukup hanya mengajarkan ilmu
duniawi. Ia juga harus menggabungkan nilai-nilai akhirat agar bisa
menciptakan pribadi yang seimbang, bertanggung jawab, dan
tetap memegang prinsip Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Di tengah berbagai tantangan global, seperti arus budaya dari
luar dan keragaman masyarakat, pendidikan yang menanamkan
nilai spiritual menjadi semakin penting. Pemikir Islam seperti
Ibnu Khaldun pun menekankan bahwa pendidikan seharusnya
membentuk karakter melalui nilai moral dan spiritual, agar

% Penulis lahir di Mns Sagoe (Aceh Utara) pada tanggal 22
Agustus 1988, Saat ini aktif bertugas sebagai Dosen di UIN Sultanah
Nahrasiyah Lhokseumawe pada Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
Jurusan Pendidikan Agama Islam, S1 Pendidikan Agama Islam di STAIN
Malikussaleh Lhokseumawe Tamat pada tahun 2010, S2 IAIN
Lhokseumawe tamat pada tahun 2017.

201



seseorang bisa hidup rukun di tengah masyarakat yang majemuk.
Penelitian di berbagai lembaga pendidikan Islam, seperti UNIDA
Gontor, menunjukkan bahwa kecerdasan spiritual juga sangat
dibutuhkan karena dapat membantu individu tidak hanya menjadi
pintar, tapi juga berakhlak baik, punya prinsip, dan mampu
menjalani hidup dengan bijak. (Wijaya, 2022).

Dengan memasukkan nilai-nilai spiritual dalam kurikulum,
pendidikan Islam bisa melahirkan generasi yang tidak hanya
unggul secara akademis, tapi juga kuat secara moral dan etika. Dari
sudut pandang yang lebih dalam, pendidikan Islam seharusnya
bisa menjawab kebutuhan zaman tanpa melupakan nilai-nilai
tradisi. Artinya, ada keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan
iman, serta antara kecerdasan dan kebijaksanaan, sehingga
pendidikan spiritual bukanlah pelengkap, tapi bagian penting dan

tak terpisahkan dari pendidikan Islam yang sebenarnya.

Problematika Pendidikan Islam Modern

Problematika pendidikan Islam modern sangat kompleks dan
beragam, melibatkan berbagai aspek yang terkait dengan sistem
pendidikan, metode pengajaran, serta kualitas hasil lulusan dari
lembaga pendidikan Islam. Dalam konteks ini, tantangan
pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari dinamika sosial,
budaya, dan teknologi yang sedang berkembang pesat.

Salah satu masalah utama yang dihadapi pendidikan Islam
adalah relevansi kurikulum dan metode pengajaran. Dalam upaya
menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman, sistem
pendidikan Islam sering kali mengadopsi model pendidikan Barat
yang berorientasi pada rasionalitas, efisiensi, dan hasil kuantitatif.
Meskipun hal ini membawa dampak positif dalam peningkatan
akses dan kualitas akademik, namun di sisi lain telah menimbulkan
berbagai permasalahan yang cukup kompleks, terutama dalam
aspek spiritual dan moral peserta didik.

Disisi yang lain yang menjadi persoalan yang sangat krusial
dalam pendidikan islam modern adalah dominasi pendekatan

202



intelektualistik yang menitikberatkan pada kemampuan kognitif
semata. Sistem evaluasi dan kurikulum didesain sedemikian rupa
untuk mengukur pencapaian akademik melalui nilai ujian,
sertifikat, dan ijazah. Akibatnya, aspek spiritual dan afektif sering
kali diabaikan. Pendidikan tidak lagi dipandang sebagai proses
penyempurnaan jiwa dan pembentukan karakter, melainkan
sebagai sarana untuk meraih pekerjaan dan status sosial, sehingga
dalam konteks ini peserta didik mengalami kekosongan spiritual.
Mereka mungkin cakap dalam berpikir logis dan analitis, namun
lemah dalam memahami makna hidup, tanggung jawab moral, dan
relasi spiritual dengan sang maha pencipta. Hal ini menjadi
penyebab munculnya krisis nilai di tengah masyarakat modern,
yang tercermin dalam tingginya angka penyimpangan sosial
bahkan di kalangan akademisi dan profesional.

Urgensi Pendidikan Spritual

Urgensi pendidikan spiritual menjadi harapan baru untuk
dapat memandu individu dalam menjalani kehidupan yang lebih
bermakna dan  seimbang. Dengan  pendidikan  yang
memperhatikan aspek spiritual dan moral, peserta didik
diharapkan tidak hanya memiliki keahlian akademis, tetapi juga
karakter yang kuat dan beretika (Nabila, 2021). Pendidikan
spiritual memainkan peran penting dalam perkembangan
individu, terutama dalam konteks pendidikan formal, karena
pendidikan tidak hanya ditujukan untuk mengembangkan
kecerdasan intelektual, tetapi juga membutuhkan integrasi nilai-
nilai spiritual yang dapat membentuk karakter dan moral.
Pendidikan agama, khususnya, berkontribusi besar dalam
membentuk kepribadian dan kecerdasan spiritual seseorang,
seperti yang dijelaskan oleh Abidin, yang menekankan bahwa
pendidikan agama adalah upaya sadar yang bertujuan untuk
mengembangkan potensi spiritual dan moral dalam konteks
pendidikan formal, Penekanan pada pendidikan spiritual tidak
hanya relevan secara akademis tetapi juga eksplisit dalam peraturan
perundang-undangan. Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003

203



tentang Sistem Pendidikan Nasional menggarisbawahi pentingnya
pendidikan yang mencakup semua aspek perkembangan, termasuk
aspek spiritual, yang secara eksplisit dinyatakan dalam tujuan
pendidikan nasional. Hal ini menunjukkan komitmen negara
untuk membentuk individu yang tidak hanya cerdas dari segi
akademis tetapi juga memiliki integritas moral dan spiritual

(Abidin, 2019).

Strategi Implementasi Pendidikan Spiritual dalam
Pendidikan Islam Moderen

Strategi implementasi pendidikan spiritual dalam pendidikan
Islam modern memegang peranan penting dalam bentuk
pendidikan karakter yang relevan untuk menghadapi tantangan
zaman globalisasi. Pendidikan Islam tidak hanya terfokus pada
aspek kognitif, tetapi juga harus mengintegrasikan nilai-nilai
spiritual dan moral yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Hadis
sebagai panduan utama (Rohimah et al., 2024). Dalam konteks ini,
pendidikan karakter yang berbasis pada prinsip Islam wasathiyyah
(moderat) dapat diwujudkan dengan pendekatan yang lebih
inklusif dan memahami kebutuhan serta tantangan yang dihadapi
oleh generasi muda saat ini (Prayitno dan Nursikin, 2023)

Salah satu strategi yang dapat diterapkan adalah dengan
memperkuat kurikulum pendidikan Islam yang tidak hanya
memberikan pengetahuan teoretis, tetapi juga pengalaman praktis
dalam bentuk pembelajaran berbasis karakter melalui kearifan
lokal. Ini mencakup penggunaan metode kreatif seperti diskusi
kelompok yang merangkum nilai-nilai identitas nasional dan
agama, yang bertujuan untuk membangun nilai patriotisme dan
komitmen moral generasi muda (Amanah, 2020). Pendekatan ini
akan memperkuat karakter individu serta menciptakan kesadaran
akan tanggung jawab sosial dalam konteks kehidupan sehari-hari.

Lebih lanjut, integrasi teknologi dalam pendidikan Islam juga
merupakan langkah strategis untuk memperkuat eksistensi dan
efektivitas pendidikan agama di era industri 4.0 dan Society 5.0.

204



Salah satu alternatif adalah menyediakan platform pembelajaran
online yang mendukung interaksi dan pengembangan karakter
yang lebih interaktif (Aziz, 2022). Dengan demikian, guru
pendidikan agama Islam diharapkan mampu merespons
perkembangan ini dengan memanfaatkan teknologi sebagai alat
bantu dalam proses pendidikan, sehingga pendidikan karakter
yang berbasis spiritual tetap dapat terjaga dan relevan (Putra,
2023)

Terakhir, pentingnya kolaborasi antara berbagai pemangku
kepentingan, seperti pemerintah, masyarakat, dan lembaga
pendidikan, akan memperkuat usaha dalam meningkatkan mutu
pendidikan Islam. Melibatkan komunitas dalam proses pendidikan
tidak hanya akan menciptakan ikatan yang lebih kuat tetapi juga
memberikan dukungan bagi inovasi dalam pendekatan pendidikan
yang lebih baik (Zahrah, 2022). Hal ini sejalan dengan penekanan
pada fusi antara tradisi dan modernitas dalam manajemen
pendidikan Islam, yang menjadi kunci bagi keberlanjutan
pendidikan yang adaptif terhadap perubahan zaman (Missouri,
2023).

Dengan demikian, penerapan strategi-strategi ini dalam
pendidikan Islam modern berpotensi untuk menumbuhkan
semangat spiritual, karakter yang kuat, serta kecakapan yang
diperlukan untuk menghadapi tantangan global, menjadikan
pendidikan tidak hanya sebagai transfer pengetahuan, tetapi juga
sebagai proses pengembangan diri yang komprehensif.

Daftar Pustaka

Amanah, Nurul. 2020. “Implementasi Local Wisdom Education
Dalam Pendidikan Islam Sebagai Solusi Penguatan Karakter
Patriotisme Generasi Millenial.” Tadris Jurnal Penelitian
Dan Pemikiran Pendidikan Islam 14(2): 1-11.

205



Aziz, Abdul. 2022. “Strategi Memperkuat Eksistensi Pendidikan
Islam Di Era Industri 4.0 Dan Society 5.0.” Jurnal
Pendidikan Dan Kewirausabhaan 11(1): 20-35.

Abidin, 2019 "Pengaruh Penerapan Kegiatan Keagamaan di
Lembaga Pendidikan Formal Terhadap Peningkatan
Kecerdasan Spiritual Anak" An-nisa

Missouri, Randitha. 2023. “Strategi Inovatif Menyatukan Tradisi
Dan Modernitas Dalam Manajemen Pendidikan Islam.”
Kreatif Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Agama Islam
21(1): 23-34.

Nabila, N. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan
Indonesia, 2(5), 867—-875.

Nafsaka, Z., Kambali, K., Sayudin, S., & Astuti, A. W. (2023).
Dinamika Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Ibnu
Khaldun: Menjawab Tantangan Pendidikan Islam Modern.
Jurnal Impresi Indonesia, 2(9), 903-914.

Prayitno, Nur, and Mukh Nursikin. 2023. “Islam Wasathiyyah
Sebagai Pendidikan Karakter.” Afeksi Jurnal Penelitian Dan
Evaluasi Pendidikan 4(6): 685-92.

Rohimah, Siti, Sri Sugiyarti, and M Sanusi. 2024. “Peran Psikologi
Dalam Pendidikan Islam.” Abkam 3(2): 452-76.

Wijaya, K. (2022). Upaya Sistem Zona Al-Qur’an Unida Gontor
Dalam Menguatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa.
JurnalCerdik,2(1), 44—63.

Zahrah, Raudhatuz. 2022. “Memberdayakan Epistemologi
Pendidikan Islam.” Edu-Riligia Jurnal Ilmu Pendidikan
Islam Dan Keagamaan 5(2).

206



Konsep Keeerdasan Emosional
Peserma Didik Perspekiif Filsafal Isyraqi:
Sehuah Tinjauan dalam
Beragama dan Bernegara

Vick Ainun Hagq, S.Pd., M.Pd*’
Universitas Terbuka

“Kecerdasan emosional tidak hanya menginterasikan prasangka
baik di dalam bati dengan perilaku kesehariannya, tetapi juga
mampu bidup harmonis ditengah perbedaan”

alam kajian filsafat pendidikan Islam, pendekatan yang

digunakan  untuk  menggali  kebermanfaatan  ilmu
pengetahuan dapat diuji melalui Tiga tahap, yaitu ontologi,
epistemologi dan aksiologi. Secara sederhana tulisan ini akan fokus
membahas konsep aksiologi yakni tentang etika atau suatu nilai
perspektif Suhrawardi al-Maqtul, penggagas filsafat Isyraqi atau
yang dikenal juga dengan filsafat Iluminasi. Suhrawardi sebagai
seorang filosof muslim sekaligus sufi, mengkritisi gagasan ontologi
dan epistemologi dari filsafat peripatetik (Soleh, 2011). Hasil
kritiknya terhadap paham aliran peripatetik ia dekonstruksi dan

%7 Penulis lahir di Brebes, 13 Mei 1999, merupakan Dosen Tutorial
Online di Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), Universitas
Terbuka dan Guru PAI di Madrasah Aliyah (MA) Minhajul Abidin
Jombang, menyelesaikan studi S1 pada jurusan PAI di Universitas
Pesantren Tinggi Darul Ulum (Unipdu) Jombang tahun 2021 dan S2
dengan juruan PAI di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang tahun 2023.
Saat ini aktif melakukan pencegahan kekerasan seksual di komunitas
Front Santri Melawan Kekerasan Seksual (Formujeres).

207



rekonstruksi, sehingga membentuk sebuah nilai baru dalam
konsep filsafat yang disebut sebagai Isyragqi (Harahap, 2019).
Filsafat peripatetik fokus pada rasionalitas, sumber verifikasi
kebenaran menggunakan akal pikiran. Dalam filsafat Isyraqi
sumber verifikasi tidak akan valid jika hanya menggunakan akal
pikiran saja, namun perlu menggunakan pendekatan batiniyah
(Ziai, 2012).

Pemikiran khas Suhrawardi tidak sebatas pada keputusan
dalam menentukan pendekatan yang berbeda dalam pencarian
kebenaran, namun juga memiliki perbedaan dengan para filosof
muslim dan sufi lainnya, terutama dalam mengintegrasikan paham
esoterisme dan toleransi. Dimana konsep dasarnya ia meyakini
bahwa sesungguhnya semua agama menuju Tuhan yang
diyakininya, hanya saja melalui jalan yang berbeda-beda

berdasarkan ajaran agamanya masing-masing (Nasr, 2014).

Pemahamannya tentang esoterisme dan toleransi ini
membuat dirinya menjadi seorang sufi yang terbuka terhadap
nilai-nilai kebenaran yang terdapat pada agama maupun aliran
kepercayaan lain, pemikiran Suhrawardi ini dapat dijadikan
sebagai sumber atau pondasi yang sangat penting dalam
membangun kerukunan antar beragama kepada masyarakat (Nasr,
2014).

Sinergi Filsafat Isyraqi dan Kecerdasan Emosional

Dalam pendidikan Islam kecerdasan emosional merupakan
sinkronisasai antara hati dan tindakan, sehingga manusia yang
mampu menyeimbangkan prasangka baik dalam hati dan tindakan
dalam kesehariannya akan bermuara pada terbentuknya akhlakul
karimah. Sedangkan al-Qur’an memandang kecerdasan emosional
cenderung direpresentasikan melalui keterkaitan antara #4fs dan
qélbu. Nafs bermakna keseluruhan potensi pada diri manusia yang
mendorong terbentuknya perilaku. Sedangkan ¢4lbu diartikan
sebagai media untuk menampung hasil pembelajaran berupa rasa
kasih sayang (Setiawati, 2021).

208



Pemikiran terbuka Suhrawardi terhadap kelompok yang
berbeda pandangan, agama dan keyakinan dengannya, selaras
seperti  konsep kecerdasan emosional perspektif moderasi
beragama. Dimana peserta didik diharapkan dapat mempraktikan
nilai-nilai saling menghargai perbedaan terhadap sesama manusia
tanpa melihat apa agama dan keyakinannya, yang terpenting
adalah kebaikan yang dilakukan datang dari kesadaran akan
pentingnya menjaga kerukunan umat beragama, tanpa
memandang unsur-unsur identitas yang melekat pada diri
manusia, sebab semua manusia berhak mendapatkan kebaikan.

Betapa pentingnya kecerdasan emosional bagi peserta didik,
sebab itu akan berkaitan dengan bagaimana cara peserta didik
menyikapi persoalan, berperilaku dalam kehidupan bermasyarakat
dan bernegara. Kecerdasan emosional perspektif moderasi
beragama membawa pemahaman peserta didik pada sikap
pentingnya rasa saling menghargai. Bentuk kecerdasan emosional
perspektif moderasi beragama dapat tercermin pada sikap peserta
didik dalam beragama dan bernegara.

Indonesia merupakan negara dengan penduduk mayoritas
beragama Islam, tidak lagi menjadi sebuah rahasia umum bahwa
radikalisme dan ekstrimisme dalam melaksanakan ajaran agama
kerap mengancam keutuhan dan kesatuan bangsa. Banyak kasus
telah terjadi akibat paham radikalisme dan ekstrimisme dalam
beragama yang menyebabkan konflik, bahkan hingga
pembunuhan. Pendidikan Islam dituntut untuk membekali
peserta didik dalam menanamkan ajaran Islam yang sejuk, ramah
dan tidak mudah mengkafir-kafirkan sesama umat beragama
lainnya, hal tersebut bertujuan agar dapat memutus akar persoalan
radikalsme dan ekstrimisme dalam beragama.

Namun tidak hanya itu, pendidikan Islam, juga harus
membekali peserta didik agar memiliki rasa cinta dan jiwa
pengorbanan terhadap negara. Agar keseimbangan dalam
beragama dan bernegara tidak hanya berkutat pada tataran teoritis
saja, namun juga pada praktik bernegara. Dalam beberapa contoh,
hal yang membawa kedekatan emosional peserta didik terhadap

209



kecintaan kepada bangsanya ialah dengan melakukan kegiatan-
kegiatan seperti, upacara bendera di sekolah, menghormati simbol-
simbol negara, menerapkan prinsip-prinsip ideologi Pancasila,
mentaati hukum, menghormati perbedaan, melestarikan budaya
daerah, mencintai produk lokal dan sebagainya. Sehingga apa yang
menjadi tujuan dari kecerdasan emosional perspektif moderasi
beragama tidak sekedar menjadi pelajaran dalam sistem
Pendidikan di ruang kelas saja, tetapi dapat dirasakan
perubahannya dan kebermanfaatannya bagi kehidupan sosial
masyarakat.

Daftar Pustaka

Harahap, R. M. (2019). Pengaruh Filsafat Iluminasi Dalam
Pemikiran Pendidikan Islam. Jurnal Penelitian Medan
Agama, 10(1), 90-114.

Nasr, S. H. (2014). Tiga Madzhab Utama Filsafat Islam: Ibnu
Siena Subrawardi dan Ibnu ‘Arabi. IRCiSoD.

Setiawati, F. (2021). The Role of Islamic Education in Fostering
Emotional Intelligence. Nizamul ‘llmi: Jurnal Manajemen

Pendidikan Islam (JMPI), 6(1).

Soleh, A. K. (2011). Filsafat Isyraqi Suhrawardi. ESENSIA: Jurnal
Llmu-Ilmu Ushuluddin, 12(1), 1-19.
https://doi.org/10.14421/esensia.v12i1.699

Ziai, H. (2012). Sang Pencerabh Pengetabuan dari Timur:
Subrawardi dan Filsafat Iluminasi. Sadra Press.

210



IQI’EK PENCDIKAN

sebagal
Dasar Indonesia
Emas 2045

eran strategis Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam

mewujudkan cita-cita Indonesia Emas 2045. Lebih dari

sekadar mata pelajaran, PAl menjadi fondasi utama
pembentukan karakter bangsa yang berakhlak mulia, berintegritas,
moderat, serta berorientasi pada nilai-nilai spiritual dan etika
Islam.

Melalui pembahasan yang komprehensif, buku ini menegaskan
bahwa pendidikan agama berperan penting dalam memperkuat
moralitas, menumbuhkan toleransi, dan menghidupkan semangat
gotong royong di tengah masyarakat. PAI juga dipandang sebagai
garda terdepan dalam pencegahan radikalisme, pembinaan
karakter, serta penguatan identitas nasional.

Meski memiliki potensi besar, PAI tetap menghadapi tantangan,
mulai dari adaptasi kurikulum, integrasi dengan ilmu pengetahuan
modern, hingga peningkatan kualitas tenaga pendidik. Namun
dengan sinergi antara pemerintah, lembaga pendidikan, dan
masyarakat, pendidikan agama Islam dapat menjadi pilar kokoh
dalam pembangunan sumber daya manusia yang unggul dan
berkarakter.

Akademia Pustaka

JI. Sumbergempol, Sumberdadi, Tulungagung
https:/ /akademiapustaka.com/
@ redaksi.akademia.pustaka@gmail.com

(P @redaksi.akademia.pustaka
@oakademiapustaka
(9081216178398 86231157208




	Blank Page
	Blank Page



