


 

| Ramsah Ali | Adi Kasman | Muchlinarwati | Ria Rizki Agustini | 
| Jumahir | Miftahul Huda | Tomi Bidjai | Irfan Anshori | Inayah | 

| Khairul Akbar | Safitriana Bey | Dea Tara Ningtyas | 
| Aisyah Maawiyah | Maulida | Siyono | Syahrul Holid | Hillia | 
| Syahrizal | Lailatul Fitriyah | Nurlaila | Silfia Ikhlas | A'zizah | 

| Simahate Bengi | Husnawiyah | Nia Wardhani | Dahrina | 
| Ahmad Maesur | Habib Bawafi | Aulia Rahmat | Riska Susanti | 

| Sutan Botung Hasibuan | Uswatun Hasanah | Laila Auni | 
| Dirhamzah | Misriah | Ahmad Liza | Vick Ainun Haq | 

 

Aspek Pendidikan Agama 
Islam sebagai Dasar 

Indonesia Emas 2045 

 
 

Editor: 
Dr. Adi Wijayanto, S.Or., S.Kom., M.Pd., AIFO. 

Dr. Ismail, S.Sy., M.A. 

Dr. Lailatuzz Zuhriyah, M.Fil.I. 

Eko Saputro, M.Pd 

Zulkiflih, S.Pd.I., M.Pd. 

 
Pengantar: 

Prof. Dr. H. Akhyak, M.Ag. 
Direktur Pascasarjana UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 

 
 

 
 
 



ii 

 
 
 
 
 
 
Aspek Pendidikan Agama Islam 
Sebagai Dasar Indonesia Emas 2045  
 
Copyright © Ramsah Ali, dkk, 2025. 
Hak cipta dilindungi undang-undang 
All right reserved 
 
Editor: Adi Wijayanto, dkk 
Layout: Kowim Sabilillah 
Desain cover: Diky M. Fauzi 
x + 210 hlm: 14 x 21 cm 
Cetakan Pertama, September, 2025 
ISBN: 978-623-157-208-0 

 
 
Anggota IKAPI 
Hak cipta dilindungi undang-undang. Dilarang mengutip atau 
memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari 
penerbit. 
 
 
Diterbitkan oleh: 
Akademia Pustaka  
Jl. Raya Sumbergempol, Sumberdadi, Tulungagung 
Telp: 081807413208 
Email: redaksi.akademia.pustaka@gmail.com 
Website: www.akademiapustaka.com 
 
 
 

mailto:redaksi.akademia.pustaka@gmail.com
http://www.akademiapustaka.com/


iii 

 
 

Kata Pengantar 

 
lhamdulillahi Rabbilalamin kehadirat Allah Subhanahu wa 
ta’ala atas kehendak-Nya, buku yang berjudul “Aspek 

Pendidikan Agama Islam sebagai Dasar Indonesia Emas 
2045” dapat terselesaikan dengan sebaik-baiknya. Buku ini 
disusun dari hasil pemikiran, penelitian, serta dedikasi dari para 
pakar pendidikan Islam yang merujuk sebuah topik penting dan 
menarik. Pembahasan dalam buku ini diharapkan dapat 
memberikan kontribusi positif terhadap pengembangan 
pendidikan karakter bangsa dalam menghadapi tantangan menuju 
Indonesia Emas 2045. 

Pendidikan agama Islam merupakan hal krusial dalam 
mewujudkan Indonesia Emas 2045. Pendidikan ini bertujuan 
untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia, berintegritas, 
dan memiliki pemahaman agama yang moderat. Adanya nilai-nilai 
spiritual dan etika Islam berperan dalam pembangunan karakter 
bangsa, terutama dalam hal peningkatan moral, toleransi, dan 
semangat gotong royong. 

Sistem pendidikan agama dapat menjadi ujung tombak dalam 
pembinaan karakter, pencegahan radikalisme, dan penguatan 
identitas nasional di berbagai lapisan masyarakat. Meskipun 
memiliki potensi besar, pendidikan agama Islam juga menghadapi 
beberapa tantangan, seperti adaptasi kurikulum, integrasi dengan 
ilmu pengetahuan modern, dan peningkatan kualitas tenaga 
pendidik. Namun, dengan dukungan pemerintah, lembaga 
pendidikan, dan komunitas, potensi pendidikan agama Islam 
dapat dioptimalkan untuk mewujudkan Indonesia Emas 2045 
yang berkarakter kuat. 

A 



iv 

Penting untuk terus mendorong dan memperkuat peran 
aktif pendidikan agama Islam dalam upaya pembangunan sumber 
daya manusia. Dengan sinergi yang baik antara pemerintah, 
masyarakat, dan berbagai pihak terkait, pembangunan karakter 
bangsa menuju Indonesia Emas 2045 dapat tercapai. 

Kehadiran buku ini semoga dapat memberikan wawasan 
baru bagi pembaca untuk memahami pentingnya pendidikan 
agama Islam dan menjadi agen perubahan dalam pembangunan 
moral bangsa. 

 
Tulungagung, 9 September 2025 

 
 

Prof. Dr. H. Akhyak, M.Ag. 
Direktur Pascasarjana UIN SATU 

(Universitas Islam Negeri 
Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung)              



v 

 
 

Daftar Isi 

 
Kata Pengantar 
Prof. Dr. H. Akhyak, M.Ag ........................................................... iii 
Daftar Isi .................................................................................... v 

 
BAB I 
Pendidikan Agama Islam Sebagai 
Pondasi Moral dan Akhlak Mulia Generasi Emas 

• Menghindari Enam Pelanggaran Sopan Santun: 
Membangun Kesadaran Akhlak Remaja Melalui 
Peran Guru Agama dalam Adat Budaya Gayo 
Dr. Ramsah Ali, M.A ............................................................... 2 

• Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Dr. Adi Kasman, M.A ................................................................. 8 

• Artificial Intelligence dan 
Penerapannya dalam Pendidikan Agama Islam 
Dr. Muchlinarwati, SE,. MA ...................................................... 13 

• Urgensi Pendidikan Agama Islam 
dan Faktor Pendukungnya 
Dr. Ria Rizki Agustini, M.Pd ..................................................... 19 

• Pembelajaran Nilai-Nilai 
Pendidikan Agama Islam pada Anak Usia Dini 
Dr. Jumahir, M.Pd .................................................................... 24 

• Transformasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam: 
Strategi Inovatif dan Penguatan 



vi 

Budaya Religius di Era Generasi Z 
Dr. Miftahul Huda, S.Pd.I., M.Ag .............................................. 29 

• Pendidikan Isalm dalam Prespektif Filsafat 
Tomi Bidjai S.Pd.I,. M.Pd .......................................................... 33 

• Integrasi Pembelajaran PAI 
di Era Artificial Intelligence 
Irfan Anshori, M.Pd .................................................................. 38 

• Islamisasi Ilmu Pendidikan dalam 
Konteks Pembelajaran Bahasa Arab 
Inayah, M.Pd ........................................................................... 44 

• Korupsi dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam: 
Analisis Konsep dan Solusi 
Khairul Akbar, S.Pd.I,. M.Pd ..................................................... 51 

• Implementasi Model Experiential Learning pada 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam untuk Generasi Z: 
Tinjauan Studi Literatur 
Safitriana Bey, M.Pd ................................................................. 57 

• Pendekatan Terintegrasi dalam Pembelajaran PAI 
Dea Tara Ningtyas, M.Pd .......................................................... 63 

 
BAB II 
Peran Pendidikan Agama Islam dalam 
Membentuk Karakter Generasi Emas 

• Strategi Variatif dalam Pembelajaran 
PAI di Sekolah Menengah Pertama 
Dr. Aisyah Maawiyah, M.Ag ...................................................... 70 

• Etika Akademik dalam 
Membangun Bangsa yang Lebih Baik 
Dr. Maulida, M.Ed ................................................................... 75 



vii 

• Integrasi Nilai-Nilai Aswaja dalam Kurikulum PAI 
Membangun Moderasi Beragama Sejak Dini 
Dr. Siyono, M.Pd.I ..................................................................... 81 

• Urgensi Pendidikan Akidah dalam 
Membentuk Karakter Muslim yang Kokoh 
Dr. Syahrul Holid, M.Pd.I.......................................................... 87 

• Rahasia Ketenangan dalam Salat 
Hillia ...................................................................................... 94 

• Peran Edukatif Masjid dalam Islam Era Rasul Saw 
Syahrizal, M.Ag., Ph.D ............................................................ 100 

• Contextual Teaching and Learning 
dalam Surah Al-Ghasiyah 
Lailatul Fitriyah, M.Pd.I ......................................................... 106 

• Pemanfaatan Model Value Clarification Technique 
(VCT) untuk Menanamkan dan Menguatkan 
Nilai-Nilai Moral dalam Pendidikan Agama Islam 
Nurlaila, S.Pd.I., M.Ag ............................................................ 110 

• Pengembangan Model Pembelajaran Blended Learning 
dalam Pendidikan Agama Islam sebagai Solusi 
Pembelajaran Efektif di Masa Transisi Teknologi 
Silfia Ikhlas, S.Pd.I., M.Ag ....................................................... 115 

• Penerapan Strategi Pembelajaran Interaktif dalam 
Pengajaran Pendidikan Agama Islam untuk Menumbuhkan 
Sikap Spiritual dan Sosial Peserta Didik 
A’zizah, S.Pd.I., M.Ag ............................................................. 121 

• Kejujuran dan Amanah dalam Islam 
Simahate Bengi ....................................................................... 126 

• Kreativitas Guru dalam Mendesain Pengajaran 
Pendidikan Agama Islam yang Mampu Menjawab 
Tantangan Zaman dan Kebutuhan Siswa 
Husnawiyah, S.Pd.I., M.Ag....................................................... 132 



viii 

 
BAB III 
Pembentukan Karakter Unggul 
Melalui Pendidikan Agama Islam bagi Generasi Emas 

• Pemahaman Tauhid dalam Pendidikan Agama Islam 
di Lembaga Pendidikan Anak Usia Dini 
Dr. Nia Wardhani, S.Pd.I., M.A .............................................. 140 

• Strategi Inovatif Guru dalam Mengembangkan 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang 
Relevan dengan Nilai-Nilai Kehidupan Siswa 
Dr. Dahrina. M. S.Ag., MA ...................................................... 145 

• Genealogi Pemikiran Aswaja di Indonesia 
Dr. Ahmad Maesur, M.Hi .................................................... 151 

• Utlubul Ilma Minal Mahdi Ilal Lahdi: 
Konsep Lifelong Learning dalam Islam 
Dr. KH. Habib Bawafi, M.Hi ................................................... 157 

• Rumah Sebagai Madrasah Pertama: 
Menjadikan Al-Qur’an sebagai 
Pusat Kehidupan Keluarga 
Aulia Rahmat, M.Ag ............................................................... 163 

• Mendidik Generasi Z dalam Cahaya Islam: 
Tantangan dan Solusi 
Riska Susanti M.Ag ................................................................. 169 

• Starategi Guru PAI dalam Mengatasi 
Perilaku Bullying di Mts Al-Mukhtariyah Sibuhuan 
Sutan Botung Hasibuan M.Pd.I ................................................ 174 

• Kecemasan Sosial pada Peserta Didik 
dan Respons Pendidikan Islam 
Uswatun Hasanah, M.Pd.I ....................................................... 179 



ix 

• Sebab Turunnya Al-Qur’an Secara Bertahap sebagai 
Pondasi Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam 
Laila Auni, M.TH ................................................................... 184 

• Urgensi Menjaga Anak Perspektif Islam 
Dirhamzah, S.Pd.I., M.Pd.I...................................................... 190 

• Integrasi Nilai Spiritual dan Sosial Melalui Model 
Pembelajaran Inquiry dalam Pengajaran 
Pendidikan Agama Islam di Era Digital 
Misriah, M.Pd ........................................................................ 196 

• Urgensi Pendidikan Spiritual dalam 
Konteks Pendidikan Islam Modern 
Ahmad Liza, M.Pd .................................................................. 201 

• Konsep Kecerdasan Emosional Peserta 
Didik Perspektif Filsafat Isyraqi: 
Sebuah Tinjauan dalam Beragama dan Bernegara 
Vick Ainun Haq, S.Pd., M.Pd ................................................... 207 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



x 

 
 



 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

BAB I 

Pendidikan Agama Islam 
Sebagai Pondasi Moral dan 

Akhlak Mulia Generasi Emas 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

2 

 

Menghindari Enam 
Pelanggaran Sopan Santun: 

Membangun Kesadaran Akhlak Remaja 
Melalui Peran Guru Agama dalam 

Adat Budaya Gayo  

Dr. Ramsah Ali, M.A1 
Dosen Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Takengon, Aceh 

 
“Pelanggaran sopan santun di kalangan remaja menjadi sebuah isu 
yang semakin memprihatinkan, sehingga perlu menjadi perhatian 

mendalam terutama terkait dengan enam perilaku negatif: 
terjah, empah, tangak, tongak, keliling, dan juge” 

 
stilah Sopan santun, menurut KBBI (Kamus Besar Bahasa 
Indonesia), berarti halus dan baik dalam budi pekerti (tingkah 

laku dan tutur kata), serta sopan. Kata "santun" sendiri memiliki 
arti yang lebih luas, yaitu budi pekerti yang baik, tata krama, dan 
kesusilaan. Sopan santun juga dapat didefinisikan sebagai perilaku 
yang menunjukkan penghormatan terhadap orang lain. Ini 
mencakup berbagai aspek, seperti cara berbicara, bersikap, dan 

 
1 Dr. Ramsah Ali, M.A. Lahir di Aceh Tengah pada Tanggal 25 

April 1984 Penulis merupakan Dosen IAIN Takengon. Penulis 
menyelesaikan gelar Sarjana Pendidikan Agama Islam di Institut Agama 
Islam Negeri (IAIN) Imam Bonjol Padang (2007), menyelesaikan gelar 
Magister Pengkajian Islam Konsentrasi Pendidikan Islam juga di Institut 
Agama Islam Negeri (IAIN) Imam Bonjol Padang (2012) dan 
menyelesaikan gelar Doktor Studi Pendidikan Islam di UIN-SU Medan 
(2020). 

I 



 

3 

bertindak. Sopan santun juga mencerminkan karakter dan 
kepribadian seseorang. Nuraini, S. (2021: 46).  

Untuk itu urgennya sopan santun dalam kehidupan sehari-
hari diantaranya: (1) Membangun hubungan yang sangat baik, 
sopan santun dapat membantu menciptakan komunikasi yang 
efektif dan hubungan yang saling menghargai. Sari, L. (2020: 23). 
(2) Menciptakan Lingkungan yang Nyaman, dalam melakukan 
interaksi sosial, sikap sopan dapat membuat orang merasa dihargai, 
disenangi dan mudah diterima. Hasan, M. (2023: 54). (3) Menjaga 
martabat diri, bersikap sopan mencerminkan harga diri dan 
integritas seseorang, yang penting dalam kehidupan sehari-hari. 
Idris, T. (2019: 35). (4) Mewakili budaya, sopan santun adalah 
cerminan budaya dan adat istiadat suatu masyarakat, termasuk 
dalam konteks Gayo yang kaya akan nilai tradisional. Fadhil, A. 
(2022: 26).  

Sedangkan bentuk wujud sopan santun diantaranya adalah 
(1) Sikap hormat, menghargai orang tua, guru, dan orang yang 
lebih tua dengan memberikan salam dan mendengarkan dengan 
baik. Hidayah, N. (2020: 38). (2) Bahasa yang baik, menerapkan 
bahasa yang sopan dan tidak kasar dalam berinteraksi, baik secara 
langsung maupun di media sosial. Rahman, Z. (2021: 13). (3) 
Perilaku di Tempat Umum, menjaga tingkah laku supaya tidak 
mengganggu orang lain, seperti tidak berbicara keras atau 
berperilaku agresif. Anwar, I. (2019: 26). (4) Etika dalam media 
social, bersikap bijak dalam menggunakan media sosial, 
menghargai individu orang lain, dan tidak menyebarkan informasi 
yang salah maupun fitnah. Lestari, R. (2022: 16). 

Pelanggaran Sopan Santun dalam adat budaya Gayo adalah 
sebagai berikut: 

1. Terjah (Berbicara Kasar/berdialog agresif) 
Terjah merujuk pada penggunaan bahasa yang tidak 

sopan dalam interaksi sehari-hari. Berbicara kasar dapat 
merusak hubungan dan menganggu ikatan sosial dan 
menciptakan ketegangan dalam masyarakat Ahmad, R. (2022: 



 

4 

16). Remaja untuk saat ini perlu menyadari bahwa kata-kata 
memiliki kekuatan yang dapat membangun atau 
menghancurkan. Dalam ajaran Islam, perilaku ini 
bertentangan dengan prinsip qawlan karima (perkataan 
mulia) sebagaimana diajarkan dalam Surah Al-Isra: 23. Guru 
agama perlu menanamkan pentingnya menjaga lisan dengan 
membina remaja melalui pembelajaran tafsir ayat-ayat tentang 
etika berbicara serta hadits seperti, "Barang siapa yang 
beriman kepada Allah dan hari akhir, hendaklah ia berkata 
yang baik atau diam" (HR. Bukhari dan Muslim) Mahmud, 
Zulkifli (2018: 47). 
2. Empah (Sombong dan Angkuh 

Empah merupakan sikap, perilaku sombong dan angkuh 
yang dapat mengalienasi individu dari komunitas. Remaja 
yang merasa lebih unggul sering kali mengabaikan nilai-nilai 
kerendahan hati yang diajarkan dalam agama Nuraini, S. 
(2021: 46). Sikap dan perilaku ini tidak hanya merugikan diri 
sendiri, tetapi juga menciptakan jarak dengan orang lain. 
Dalam Islam, sombong adalah salah satu dosa besar dan 
menjadi penyebab turunnya murka Allah, sebagaimana dalam 
hadits: "Tidak akan masuk surga orang yang di dalam 
hatinya terdapat kesombongan seberat biji sawi" (HR. 
Muslim). Guru agama dapat memberikan pembinaan karakter 
melalui kisah-kisah para nabi, khususnya Nabi Muhammad 
SAW yang meski seorang pemimpin tetap rendah hati. Dalam 
budaya Gayo sendiri, kesombongan bertentangan dengan nilai 
tulusten ni ate (keikhlasan hati) Junaidi, R. (2019: 66). 
3. Tangak (Tingkah Laku Congkak) 

Tangak mengacu pada tingkah laku yang menunjukkan 
keangkuhan. Tingkah laku ini dapat menciptakan suasana 
yang tidak harmonis di masyarakat. Remaja perlu diajarkan 
untuk bersikap rendah hati dan menghargai orang lain Sari, L. 
(2020: 25). Guru agama harus mengajarkan konsep tawadhu’ 
sebagai akhlak utama dalam Islam.  



 

5 

4. Tonga (Suka Bertandang dengan Niat Buruk) 
Tonga berarti suka bertandang dengan niat buruk, yang 

dapat merusak reputasi individu dan komunitas. Remaja perlu 
diarahkan untuk memiliki tujuan positif dalam setiap interaksi 
sosial, sehingga dapat menciptakan hubungan yang baik 
Hasan, M. (2023: 52). Guru agama dapat menyampaikan 
pentingnya menjaga batasan dalam pergaulan dan 
mengajarkan adab bertamu. Kajian tentang muamalah dan 
hubungan sosial dalam Islam bisa dijadikan materi utama 
dalam pengajian remaja Idris, F. (2021: 49). 
5. Keliling (Pergi ke Kampung Lain Tanpa Tujuan) 

Keliling merujuk pada perilaku pergi ke kampung lain 
tanpa tujuan jelas. Aksi ini sering kali mengarah pada aktivitas 
yang tidak produktif dan dapat menimbulkan permasalahan. 
Guru agama dapat memberikan pemahaman tentang 
pentingnya memiliki tujuan dalam setiap tindakan Idris, T. 
(2019: 34). Guru agama perlu mengarahkan remaja untuk 
menggunakan waktunya dalam kegiatan produktif, seperti 
pelatihan keterampilan, kegiatan dakwah remaja, dan program 
literasi agama.  
6. Juge (Membusuk-busukan Orang Lain/Fitnah) 

Juge adalah tindakan membusuk-busukan orang lain atau 
menyebarkan fitnah. Ini adalah salah satu pelanggaran yang 
paling merusak, karena dapat menghancurkan reputasi 
seseorang dan menciptakan konflik di masyarakat. Remaja 
perlu diajarkan tentang konsekuensi dari menyebarkan 
informasi yang tidak benar Fadhil, A. (2022: 19). Guru agama 
dapat menyampaikan bahaya fitnah melalui kisah sejarah 
Islam, misalnya peristiwa Ifk yang menimpa Aisyah RA. 
Pendidikan literasi media juga penting agar remaja tidak 
mudah menyebarkan hoaks di media social Syukri, M. (2022: 
24). 
Peran Guru Agama, guru agama memiliki tanggung jawab 

penting dalam mendidik remaja tentang nilai-nilai akhlak yang 



 

6 

sesuai dengan ajaran agama dan budaya gayo. beberapa langkah 
yang dapat diambil oleh guru agama antara lain: 1) Pendidikan 
karakter, mengintegrasikan pendidikan karakter dalam kurikulum 
untuk membangun kesadaran akan sopan santun dan akhlak yang 
baik Hidayah, N. (2020: 38). 2) Diskusi dan dialog, mengadakan 
forum diskusi yang melibatkan remaja untuk membahas isu-isu 
sopan santun dan dampaknya terhadap masyarakat Rahman, Z. 
(2021: 13). 3) Kegiatan sosial, mendorong remaja untuk terlibat 
dalam kegiatan sosial yang positif, sehingga mereka dapat 
memahami pentingnya interaksi yang baik dalam komunitas 
Anwar, I. (2019: 30). 4) Penggunaan media sosial, memanfaatkan 
media sosial untuk menyebarkan pesan-pesan positif tentang 
sopan santun dan akhlak yang baik Lestari, R. (2022: 22). 

Adapun solusi yang dapat diterapkan untuk menghindari 
enam pelanggaran sopan santun adat budaya Gayo di kalangan 
remaja diantaranya adalah sebagai berikut: 1) Program Edukasi, 
mengembangkan program edukasi yang menekankan pentingnya 
sopan santun dan akhlak dalam kehidupan sehari-hari Putri, D. 
(2023: 41). 2) Kegiatan Budaya, mengadakan acara budaya yang 
melibatkan remaja untuk lebih mengenal dan menghargai adat 
Gayo Maulana, F. (2021: 21). 3) Pendekatan Keluarga, mendorong 
orang tua untuk berperan aktif dalam mendidik anak-anak mereka 
tentang nilai-nilai sopan santun Siti, A. (2020: 18). 4) Penyuluhan 
Komunitas, mengadakan penyuluhan di tingkat komunitas untuk 
meningkatkan kesadaran akan pentingnya menjaga sopan santun 
Yani, M. (2022: 14). 
 
Daftar Pustaka 
Ahmad, R. (2022). Pengaruh Bahasa dalam Interaksi Sosial. 

Jurnal Linguistik Gayo, 10 (1), 15-27.  
Anwar, I. (2019). Kegiatan Sosial sebagai Sarana Pendidikan. 

Jurnal Sosial dan Budaya, 8 (4), 25-37.  



 

7 

Fadhil, A. (2022). Dampak Fitnah dalam Komunitas. Jurnal 
Sosial, 9 (1), 18-29.  

Hasan, M. (2023). Etika Sosial dalam Masyarakat. Jurnal Etika, 
12 (4), 50-65.  

Hidayah, N. (2020). Pendidikan Karakter di Era Modern. Jurnal 
Pendidikan Karakter, 11 (2), 36-48.  

Idris, F. (2021. Membangun Remaja Islami Melalui Kegiatan 
Masjid. Aceh Journal of Islamic Education, Vol. 7, No. 2, 49.  

Idris, T. (2019). Tujuan dan Makna dalam Kehidupan Remaja. 
Jurnal Psikologi, 7 (1), 30-40.  

Junaidi, R. (2019). Etika Pergaulan dalam Masyarakat Gayo. 
Takengon: Penerbit Lokal Gayo. 

Lestari, R. (2022). Media Sosial dan Pengaruhnya terhadap 
Sopan Santun. Jurnal Media dan Komunikasi, 10 (1), 15-28.  

Maulana, F. (2021). Festival Budaya dan Peran Remaja. Jurnal 
Budaya, 7 (2), 20-30.  

Nuraini, S. (2021). Pendidikan Karakter di Sekolah. Jurnal 
Pendidikan, 8 (2), 45-58.  

Putri, D. (2023). Program Edukasi untuk Remaja. Jurnal 
Pendidikan dan Pengembangan, 9 (2), 40-55.  

Rahman, Z. (2021). Diskusi Publik dan Peran Remaja. Jurnal 
Komunikasi, 6 (3), 12-20.  

Sari, L. (2020). Kerendahan Hati dalam Budaya Gayo. Jurnal 
Budaya dan Masyarakat, 5 (3), 22-34.  

Siti, A. (2020). Peran Keluarga dalam Pendidikan Akhlak. Jurnal 
Keluarga Sejahtera, 6(3), 15-25.  

Syukri, M. (2022). Media Sosial dan Fitnah: Perspektif Islam dan 
Budaya Lokal. Jurnal Komunikasi Islam, Vol. 3, No. 1, 24. 

Yani, M. (2022). Penyuluhan dalam Masyarakat. Jurnal 
Kebijakan Sosial, 8 (1), 10-20 



 

8 

 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Dr. Adi Kasman, M.A2 
STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh–Aceh 

 
“Pendidikan agama Islam bertujuan untuk mendidik anak menjadi 

individu yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia” 

 
endidikan agama Islam adalah suatu proses yang bertujuan 
melatih peserta didik sehingga dalam sikap hidup, tindakan, 

keputusan, dan pendekatan mereka terhadap segala jenis 
pengetahuan, mereka akan selalu dipengaruhi oleh nilai spiritual 
dan sangat sadar akan nilai etis Islam (Syed Sajjad Husaiand kk, 
1986: 2). Karena itu, pendidikan Islam menyiapkan manusia 
untuk hidup baik dalam keadaan damai maupun perang, dan 
menyiapkannya untuk menghadapi masyarakat dengan segala 
kebaikan dan kejahatannya, manis dan pahitnya (Azyumardi Azra, 
1999: 5). Mengenali, memahami dan mentransformasikan 
pendidikan merupakan suatu sistem untuk membangkit dan 
menumbuh-kembangkan kualitas hidup seseorang dalam segala 
aspek kehidupannya.  

Bagi orang Islam tujuan pendidikan – termasuk pendidikan 
agama Islam secara universal adalah menciptakan keseimbangan 
pertumbuhan kepribadian manusia secara menyeluruh dengan 
cara melatih jiwa, akal pikiran, perasaan dan fisik manusia. Dengan 

 
2 Dr. Adi Kasman, MA. Lahir di Paya Lumpat, Aceh Barat, 13 

Januari 1964. Merupakan Dosen Tetap di STAIN Teungku Dirundeng 
Meulaboh – Aceh. S1 Prodi Bahasa Arab IAIN Ar-Raniry tahun 1983 – 
1989. S2 Pascasarjana UIN AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2012 -2014. 
S3 Pascasarjana UIN AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2014 – 2018. 

P 



 

9 

demikian, pendidikan harus mengupayakan tumbuhnya seluruh 
potensi manusia, baik yang bersifat spiritual, intelektual, daya 
khayal, fisik, ilmu pengetahuan, maupun Bahasa, baik secara 
perorangan maupun kelompok, dan mmendorong tumbuhnya 
selurauh aspek tersebut agar mencapai kebaikan dan 
kesempurnaan. Tujuan akhir pendidikan Islam terletak pada 
terlaksananya pengabdian yang penuh kepada Allah, baik pada 
tingkat perseorangan, kelompok, maupun kemanusiaan dalam arti 
yang seluas-luasnya (Abuddin Nata, 2011: 212).  

Pendidikan agama Islam bermakna upaya menanamkan 
ajaran Islam dan nilai-nilainya agar menjadi pandangan dan sikap 
hidup seseorang. Dari aktivitas tersebut itu bertujuan untuk 
membantu seseorang atau sekelompok anak didik dalam 
menanamkan dan /atau menumbuhkembangkan ajaran Islam dan 
nilai-nilainya untuk dijadikan sebagai pandangan hidupnya. 
Pendidikan Agama Islam (secara khusus di sekolah umum) adalah 
untuk membentuk manusia takwa, yaitu manusia yang patuh 
kepada Allah dalam menjalankan ibadah dengan menekankan 
pembinaan kepribadian muslim, yakni pembinaan akhlakul 
karimah, meski mata pelajaran agama tidak diganti mata pelajaran 
akhlak dan etika (Syahidin, 2005: 20). 

Pendidikan agama Islam tidak hanya menjadi pelajaran 
teoretis semata, tetapi bagaimana pendidikan tersebut menjadi 
pengamalan atau penghayatan terhadap nilai agama itu sendiri. 
Biasanya seorang peserta didik sudah merasa puas jika memperoleh 
nilai tinggi, sekalipun belum tentu mampu menunjukkan 
pengamalan keagamaannya dalam kehidupan sehari-hari. 
Sedangkan yang terpenting dalam Islam ialah bagaimana 
pengamalan dari pelajaran agama yang dipelajari di sekolah, karena 
ilmu yang baik dalam pendidikan agama Islam ialah ilmu yang 
bermanfaat bagi orang lain. Sejalan dengan perkembangan zaman 
dan tuntutan kebutuhan manusia yang semakin bertambah dan 
luas, maka pendidikan Islam bersifat terbuka dan akomodatif 
terhadap tuntutan zaman sesuai norma-norma Islam. Pendidikan 
merupakan upaya untuk pembudayaan manusia untuk 



 

10 

merngembangkan potensinya secara optimal yang dalam 
pelaksanaannya sangat bergantung pada sang pendidik. Sehingga 
mereka dituntut untuk memenuhi semua persyaratan sebagai 
seorang pendidik yang ideal. 

Pendidikan Agama Islam bertujuan menciptakan dan 
membina akhlaq yang terpuji sangat mengharuskan adanya 
pewarisan, pembudayaan dan pemberian contoh yang baik 
terhadap anak didik. Hal ini mengandung tujuan tertinggi yang 
bersifat mutlak dan universal, yaitu tujuan yang sesuai dengan 
tujuan penciptaan manusia, untuk menyembah kepada Allah dan 
tidak menyekutukan-Nya, melaksanakan tugas khalîfah di muka 
bumi (Ahmadi, 2005: 95-97). Demikian halnya, pendidikan agama 
Islam perlu menghadirkan suatu konstruksi wacana pada dataran 
filosofrs, wacana metodologis, dan juga cara menyampaikan atau 
mengkomunikasikannya kepada peserta didik (Abu Bakar, 2020: 
21).  

Quraish Shihab mengatakan, tujuan pendidikan agama Islam 
sesuai dengan tuntunan al-Quran adalah membina manusia guna 
mampu menjalankan fungsinya sebagai hamba Allah dan khalifah-
Nya. Munusia yang dibina adalah makhluk yang memiliki unsur-
unsur material (jasmani) dan immaterial (akal dan jiwa). 
Pembinaan akalnya menghasilkan ilmu. Pembinaan jiwanya 
menghasilkan kesucian dan etika, sedangkan pembinaan 
jasmaninya menghasilkan ketrampilan. Dengan penggabungan 
unsur-unsur tersebut, terciptalah makhluk dwidemensi dalam satu 
keseimbangan, dunia dan akhirat, ilmu dan iman. Itu sebabnya 
dalam pendidikan Islam dikenal istilah adab al-din dan adab al-
dunya (Quraish Syihab, 2009: 270). 

Pada dasarnya kehadiran pendidikan agama Islam merupakan 
landasan spiritual aqidah dan keyakinan tauhid di tengah-tengah 
kehidupan masyarakat yang telah tertanam keyakinan 
pagaganisme, majusianisme, nashranianisme dan yahudianisme 
ini menarik untuk ditelaah, tidak saja karena pendidikan agama 
Islam telah mampu mengeluarkan masyarakat dari 
keterpurukannya selama beratus-ratus tahun, tetapi yang lebih 



 

11 

penting untuk digali, adalah bagaimana eksistensi pendidikan 
agama Islam yang sakral itu sendiri, baik secara institusional, 
materi, metodologis, kurikulum maupun epistemologisnya (M. 
Hasyim Syamhudi, 2016 : 91). Chabib Thoha dan Abdul Mu’thi 
mengatakan bahwa pendidikan agama Islam merupakan usaha 
sadar untuk menyiapkan peserta didik dalam meyakin, memahami, 
menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agama Islam 
melalui kegiatan bimbingan dan pengajaran atau Latihan dengan 
memperhatikan tuntunan untuk menghormati agama orang lain 
(Chabib Thoha dkk, 2006: 47).  

Dalam pendidikan agama Islam, semakin mentaati perintah 
Allah, maka akan semakin tinggi pulalah kedudukannya di mata 
Allah. Nabi Ibrahim alaihissalam dilahirkan di tengah-tengah 
keluarga seorang penyembah berhala, tetapi beliau mengenal Allah 
dan mentaati perintahNya. Itulah sebabnya Allah mengangkatnya 
sebagai imam seluruh dunia. Anak Nabi Nuh dilahirkan dalam 
keluarga seorang nabi, tetapi ia tidak mengerti tentang Allah dan 
tidak mentaati perintahNya.  

Itulah sebabnya mengapa Allah menghukumnya sedemikian 
rupa tanpa mempedulikan keluarganya, hingga kisahnya menjadi 
contoh bagi seluruh dunia. Mereka yang tidak memenuhi syarat-
syarat ini sama saja kedudukannya dengan mereka yang non 
muslim, dan tidak berhak memperoleh Rahmat-Nya, tidak peduli 
mereka benama Abdullah, Abdurrahman, Joni atau Kartar Singh 
(Abu A’la al-Maududi, 1984: 10). 

Dengan demikian dapat disimpulkan, pembelajaran 
pendidikan agama Islam adalah sebuah proses untuk melahirkan 
generasi yang tangguh materil dan spirituil yang mampu 
beradaptasi dengan lingkungan dan alam sekitarnya, dengan cara 
menanamkan nilai-nilai ajaran Islam sebagai suatu aktivitas asasi 
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara serta mempunyai cita-
cita yang luhur berlandaskan cita rasa untuk bersatu secara 
emosional dan rasional dalam membina rasa nasionalisme secara 
elektis. Dan juga senjata yang sangat tangguh dan strategis di era 



 

12 

digitalisasi, dan moderasi sekarang ini dan juga suatu usaha untuk 
mewujudkan keseimbangan duniawi dan ukhrawi. 

 
Daftar Pustaka  
Bakar, Abu, HM. Pendidikan Islam di Era Peradaban Modern, 

(Yogyakarta, K-Media, 2020) 
Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi 

Menuju Milenium Baru. (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 
1999) 

Nata, Abuddin. Studi Islam Komprehensif, Cetakan ke-1. 
(Jakarta: Kencana, 2011) 

Ahmadi, Ideologi Pendidikan Islam ( Yogyakarta;Pustaka Pelajar, 
2005)  

Thoha, Chabib, dkk. Proses Belajar Mengajar PBM-PAI di 
Sekolah, (Yokyakarta: Pustaka Pelajar, 2006) 

Syamhudi, M. Hasyim. Pendidikan Agama Islam Zaman Mekah 
Awal (Di antara Dua eradaban Jahiliyah Dan Romawi/Persi), 
Jurnal at-turas Vol. 3 No. 1, Januari-Juni 2016  

Shihab, Quraish. Membumikan al-Quran, Fungsi dan Peran 
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Cetakan III, 
(Bandung, PT. Mizan Pustaka, 2009)  

Sajjad Husaian, Syed, dkk. Crisis Muslim Education, Terj. 
Rahmat Astuti. (Risalah: Bandung, 1986) 

Syahiddin, Aplikasi Metode Pendidikan Qurani dalam 
Pembelajaran Agama di Sekolah, (Tasikmalaya: Ponpes 
Suryalaya Tasikmalaya, 2005) 
 
 

 
 



 

13 

 

Artificial Intelligence dan Penerapannya 
dalam Pendidikan Agama Islam 

Dr. Muchlinarwati, SE,. MA3 
STAI Nusantara Banda Aceh 

 
“Kemampuan atau program awal dari kecerdasan buatan 

adalah dengan permaina (game) perbuktian teorema, 
pemecahan problema umum, persepsi, pemahaman bahasa, 

diagnosa medis rancang bangun dan sebagainya” 

 
ada awalnya AI atau kecerdasasan buatan dapat didefinisikan 
sebagai cabang sains komputer yang mempelajari tingkah laku 

cerdas (intelegens), karena itu kecerdasan buatan harus didasarkan 
pada prinsip-prinsip teoritikal dan terapan yang menyangkut 
struktur data yang digunakan dalam representasi pengetahuan 
(knowlege represention), algoritma yang diperlukan dalam 
penerapan pengatahuan itu, serta teknik-teknik bahasa 
pemograman yang dipakai dalam implementasinya (Sandi 
Setiawan: 1993: 43). Pengertian Artificial Intellegence sangat 
berbeda dengan kecerdasan dalam belajar, karena kecerdasan 
belajar merupakan sebuah kemampuan sseorang dalam 
menggunakan akal pikirannya dalam penguasaan atau pemahaman 
materi ajar yang diberikan kepadanya serta mengimplikasikan 

 
3 Dr. Muchlinarwati, SE,.MA. Lahir di Banda Aceh, 21 Februari 

1982. Merupakan Dosen Tetap Yayasan di STAI Nusantara Banda Aceh. 
S1 PT Ekonomi Unsyiah Banda Aceh tahun 2003-2008, S2 Pascasarjana 
UIN AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2010-2013, Akta 4 
Muhammadiyah Banda Aceh tahun 2010, 6 bulan, S3 Pascasarjana UIN 
AR-RANIRY Banda Aceh tahun 2020-2023. 

P 



 

14 

pengetahuan yang diperolehnya itu dari yang tidak bisa menjadi 
tau, dari tidak baik menjadi baik atau menjadi cerdas. Inti dari 
kecerdasan belajar adalah kecepatan dan ketajaman yang dimiliki 
seseorang dalam menguasai proses belajar-mengajar.  

 Pendidikan agama Islam juga harus mengantisipasi dan 
harus hadir untuk mengisi pengajarannya. AI sudah memberi 
dampak positif dalam banyak aspek kehidupan manusia yaitu 
ekonomi, pendidikan, pemerintahan, hingga pertahanan dan 
keamanan. Namun, AI bagaikan dua sisi mata uang yang juga 
memberikan dampak negatif. Adanya dampak multidimensi yang 
ditimbulkan oleh AI membawa pada suatu pertanyaan tentang 
cara mengimbangi kemajuan AI agar tetap terarah pada koridor 
yang diinginkan. Bidang pendidikan agama Islam pun juga perlu 
memerlukan upaya inovasi dalam media pembelajaran, dan salah 
satunya penerapan AI.  

Tujuan untuk meningkatkan kualitas belajar siswa dan 
penanaman nilai beserta karakter selama beradaptasi dengan 
sistem AI (Michael Reskiantio Pabubung: 2021: 4). Kemudian 
metode yang digunakan menggunakan metode eksperimental 
untuk mengetahui bagaimana adaptasi dan respons siswa 
mengenai sistem basis tersebut dalam mengatasi permasalahan 
yang terjadi (Ferani Mulianingsih, Khoirul Anwar, Fitri Amalia 
Shintasiwi, Anggi Jazilatur Rahma: 2021: 3).  

AI memudahkan siswa dan mahasiswa dalam menunjang 
studinya secara visibilitas dan komprehensif. Artificial Intellegence 
memang menciptakan pola pikir siswa lebih kritis dan jeli, namun 
tidak sepenuhnya akan menjamin nilai serta karakternya baik. Jadi, 
perlunya sebuah bimbingan dan arahan langsung dari tenaga 
pendidik yang dibarengi dengan penggunaan fitur berbasis 
artificial intellegence. Tantangan adanya penerapan Artificial 
Intellegence juga terletak pada nilai dan karakter, hal ini dapat 
ditunjukkan dengan adanya perlakuan dan kontrol terhadap 
pengelolaan dan penggunaan aplikasi pendidikan berbasis artificial 
intellegence. Peran pendidik, orang tua dan pemerintah juga 
memegang penuh dalam pengawasan peserta didik agar 



 

15 

menggunakan media aplikasi tersebut secara bijak dan 
professional. 

Pada dasarnya, Islam sangat menjunjung umatnya agar 
senantiasa menjadi orang yang berada baik di dalam maupun di 
luar panggung mengenai IPTEK. Oleh karenanya, Teknologi 
turut berkolaborasi dengan Islam satu sama lain yang akan 
berguna untuk seluruh umat, baik umat manusia maupun umat 
muslim itu sendiri. Hal inilah yang membuat umat muslim harus 
memiliki sifat-sifat ilmuwan, yakni kritis (QS. Al-Isra/17: 36), 
terbuka menerima kebenaran dari manapun datangnya ilmu 
tersebut (QS. Az-Zumar/39: 18, dan senantiasa menggunakan akal 
pikirannya untuk berpikir secara kritis (QS. Yunus/10: 10). Inilah 
yang mengantarkan pada sebuah keharusan bagi setiap umat 
muslim agar mampu unggul dalam bidang Ilmu Pengetahuan dan 
Teknologi (IPTEK) sebagai sarana kehidupan yang harus 
diutamakan untuk mencapai kebahagiaan baik di dunia maupun 
di akhirat QS. Al-Qashash/28: 77; QS. An-Nahl/16: 43; QS. Al-
Mujadilah/58: 11; QS. At-Taubah/9: 122). )( Mohammad Rizky 
Ramadhandy Budianto, Tresna Ramadhian Setha Wening Galih,  
dan Syaban Farauq Kurnia: 2021:1) 

Dalam Hadist Rasulullah SAW juga terdapat dorongan 
untuk menuntut ilmu selaras dengan penekanan dari arti ilmu 
dalam Al-Quran. Dalam salah satu hadisnya beliau bersabda 
“barang siapa yang menempuh suatu jalan dalam rangka menuntut 
ilmu, maka Allah akan melapangkan jalan baginya menuju surga” 
(HR at-Tirmizi. Beliau pun turut bersabda “Barang siapa yang 
keluar untuk menuntut ilmu, maka dia berada di jalan Allah 
sampai ia kembali” (HR at-Tirmizi). Pada bidang pendidikan 
misalnya, penggunaan AR (augmented reality) untuk membantu 
untuk menghafalkan ayat suci al-Quran dan AI pada model 
pembelajaran daring turut membantu umat Muslim dalam 
memberikan ilmu yang ditransfer dari guru ke murid semakin 
mudah dan efisien. Selain itu pula, dengan penggunaan AR, 
pembelajaran Al-Quran, khususnya untuk usia anak-anak akan 
jauh lebih menarik dibandingkan dengan metode konvensional 



 

16 

yang pada umumnya banyak digunakan oleh banyak guru di 
Indonesia. Media dakwah turut berkembang seiringan dengan 
pesatnya kemajuan teknologi. 

Selain bidang pendidikan, dalam bidang penelitian dan 
pengembangan juga dapat terbantu karena semakin mudahnya 
penelitian yang awalnya sulit dilaksanakan menjadi sangat mudah. 
Salah satunya yakni data mining yang membantu dalam 
mengumpulkan dan juga mengantisipasi dampak yang dapat 
ditimbulkan oleh media sosial (SNS) yang juga akan bergantung 
pada konsep religi terhadap pengguna media sosial itu sendiri. 
Selain itu pula, dalam mencari teknologi baru, dapat ditinjau 
secara ilmiah apakah teknologi tersebut layak atau tidak sesuai 
dengan teori IPTEK dan juga teori Islam, seperti aplikasi nuklir 
yang di masa depan mungkin saja menjadi alternatif sumber daya 
energi listrik di masa yang akan datang.  

Selain itu AI dapat dilihat dari Disruptive innovation. 
Disruptive innovation merupakan fenomena perkembangan dunia 
saat memasuki era revolusi industri 4.0, yang ditandai dengan 
perkembangan digital technology, artificial intelligence, big data, 
robotic, dan perubahan yang begitu cepat dimana banyak sekali 
inovasi, tidak disadari oleh organisasi mapan tapi sangat dirasakan 
mengganggu jalannya aktivitas tatanan sistem lama atau bahkan 
menghancurkan sistem lama tersebut (Tedi Priyatna: 2018:2). 

Model pembelajaran adalah kerangka konseptual yang 
menggambarkan prosedur sistematis dalam mengorganisasikan 
pengalaman untuk mencapai tujuan belajar. Model pembelajaran 
terbentuk dari unsur fokus, sintaks, sistem sosial dan situasi 
pembelajaran, serta factor pendukung. Pembelajaran PAI 
merupakan upaya memfasilitas peserta didik belajar terus menerus 
pada semua aspek, baik kognitif, afektif dan psikomotorik. Banyak 
hal yang harus dikembangkan untuk mengoptimalisasi 
pembelajaran PAI di sekolah atau madrasah menghadapi 
Disruptive innovation yang didorong oleh perkembangan 
teknologi informasi, diantaranya adalah:  



 

17 

Perubahan orientasi pembelajaran PAI. Pembelajaran PAI di 
sekolah dianggap kurang bisa mengubah pengetahuan agama yang 
kognitif menjadi bermakna dan bernilai yang perlu 
diinternalisasikan dalam diri peserta didik. Diperlukan perubahan 
paradigma pembelajaran PAI yang bukan hanya terbatas pada 
orientasi kognitif semata, tapi juga ranah psikomotor, afeksi dan 
yang paling mendesak saat ini adalah aspek sikap dan prilaku 
keberagamaan.  

Pengembangan alternatif pembelajaran PAI. Pengembangan 
model pembelajaran PAI harus diintegrasikan dengan keseluruhan 
sistem pendidikan. Pembelajaran PAI di sekolah atau madrasah 
harus dikembangkan dan diinovasi sedemikian rupa, sehingga 
pembelajaran PAI menjadi up to date dan menarik minat para 
siswa. Penggunaan teknologi informasi dalam model pembelajaran 
PAI harus terus dikembangkan dan harus ditempatkan sebagai 
sumber bahan ajar, referensi belajar, dan sumber informasi. 
Penggunaan media sosial dalam pembelajaran juga harus menjadi 
alternatif. Termasuk digunakan dan dimanfaatkannya media sosial 
untuk pengembangan pembelajaran PAI di sekolah atau madrasah.  

 
Daftar Pustaka 
Ferani Mulianingsih, Khoirul Anwar, Fitri Amalia Shintasiwi, 

Anggi Jazilatur Rahma( 2021). Artificial Intellegence dengan 
Pembentukan nilai dan karakter di Bidang pendidikan. 
Jurnal Ijtimaiya: journal of social Science Teaching vol 4 No 
2. http://journal.stainkudus.ac.id/index.php/Ijtimaia  

Michael Reskiantio Pabubung( 2021), Epistemologi Kecerdasan 
Buatan (AI) dan Pentingnya Ilmu Etika dalam Pendidikan 
Interdisipliner. Universitas Sanata Dharma Yogyakarta, 
Indonesia. Jurnal Filsafat Indonesiia, vol 4 No 2 ISSN: E-
ISSN 2620-782, P-ISSN: 2620-7990. 

Mohammad Rizky Ramadhandy Budianto, Tresna Ramadhian 
Setha Wening Galih,  dan Syaban Farauq Kurnia (2021). 

http://journal.stainkudus.ac.id/index.php/Ijtimaia


 

18 

Perspektif Islam Terhadap Ilmu Pengetahuan dan 
Teknologi. Jurnal Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman p-
ISSN:1693-8712|e-ISSN: 2502-7565 Vol. 21, No. 01. Juli, 55-
61 

Sandi Setiawa. Artificial Intelligance. ( Andi Offset Yogyakarta: 
1993). 

Tedi Priyatna( 2018). Inovasi Pembelajaran PAI di sekolah Era 
Disruptif Inovatif Jurnal Tatsqif. Volume 16, No. 1,Juni 
Site: http://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tatsqif. 
 

 
 

 
 

http://journal.uinmataram.ac.id/index.php/tatsqif


 

19 

 

Urgensi Pendidikan Agama Islam 
dan Faktor Pendukungnya 

Dr. Ria Rizki Agustini, M.Pd4 
Institut Ummul Quro Al-Islami Bogor 

 
“Pendidikan Agama Islam merupakan pondasi utama 
bagi setiap muslim untuk membentuk generasi cerdas 

secara nalar dan cerdas dalam perbuatan” 

 
anusia merupakan makhluk ciptaaan Allah yang paling 
istimewa di dunia dibanding makhluk ciptaan Allah lainnya 

dengan bentuk yang sebaik-baiknya (Q.S. Al-Tin, 95;4). Dengan 
keistimewaannya, Allah jadikan manusia sebagai 
kholifah/pemimpin dimuka bumi (Al-Baqoroh, 2;3). Sebagai 
makhluk yang diciptakan Allah sebagai pemimpin, manusia 
diberikan oleh Allah akal untuk menerima pengetahuan dan ilmu 
untuk menjalankan tugasnya di muka bumi. Untuk mendapatkan 
pengetahuan maka manusia perlu mendapatkan pendidikan. 
Sebagaimana ketika Adam diberikan pengetahuan berupa nama-
nama benda seluruhnya (Al-Baqoroh, 2;31) dan Adam pun 
mengetahui nama-nama benda tersebut (Al- Baqoroh, 2;33). 

 
4 Penulis lahir di Bogor, 17 Agustus 1987, merupakan Dosen di 

Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah Institut Ummul 
Quro Al-Islami (IUQI) Bogor dan menjabat sebagai wakil dekan Fakultas 
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan di IUQI, penulis menyelesaikan studi S1 di 
STKIP PGRI Sukabumi 2009, menyelesaikan S2 di Pascasarjana 
Teknologi Pendidikan Universitas Ibn Khaldun Bogor tahun 2018, dan 
menyelesaikan S3 (Doktor) Prodi Pendidikan Agama Islam di 
Pascasarjana Ibn Khaldun Bogor tahun 2024. 

M 



 

20 

Artinya manusia itu adalah makhluk yang cerdas, makhluk yang 
siap mendapatkan pembelajaran dan pendidikan untuk 
menjalankan aktivitas dan tugasnya di bumi. Sehingga manusia 
perlu diberikan pendidikan yang tepat dan benar. 

Devinisi pendidikan seperti yang tertera dalam UU Sistem 
Pendidikan dan Nasional (SISDIKNAS) No. 20 Tahun 2003 
bahwa Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk 
mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta 
didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memliki 
kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, 
kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan 
dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.  

Poin-poin pendidikan seperti yang didevinisikan dalam 
undang-undang SISDIKNAS tersebut diantaranya bahwa 
pendidikan itu merupakan usaha sadar dan terencana, artinya 
pendidikan itu memang perlu dan harus dipersiapkan. Siapa yang 
menjadi sasaran pendidikan, berapa usianya, apa tujuan dari 
pendidikan tersebut, dan apa materi yang akan disampaikan 
sehingga mampu mengembangkan potensi yang dimiliki oleh 
peserta didik dan membentuk peserta didik menjadi insan cerdas, 
beriman dan berkahlak mulia yang memberikan kemanfaatan 
untuk dirinya, agama, keluarga, masyarakat, dan bangsa serta 
negara.  

Kaitannya membentuk manusia cerdas yang beriman dan 
berakhlak mulia, maka penting diberikan pendidikan agama islam. 
Karena pendidikan agama islam bukan hanya membentuk 
manusia yang cerdas juga manusia yang beriman dan berakhlak 
mulia. Kata agama dalam al-Qur’an disebut din, kata ini terdiri 
dari tiga huruf; dal, ya dan nun. Makna dasar dari semua kata yang 
dibentuk oleh huruf- huruf tersebut adalah hubungan/interaksi 
antara dua pihak. Jika demikian, agama adalah tuntunan 
bagaimana seharusnya interaksi antara manusia dengan Tuhan, 
manusia dengan manusia, manusia dengan lingkungan, serta 
dengan dirinya sendiri (M.Quraish Shihab, 2003 42). Sedangkan 
Islam berasal dari kata salima yang berarti aman, selamat, dan 



 

21 

terlepas dari bahaya. Maka Pendidikan Agama Islam adalah 
pendidikan yang diberikan kepada peserta didik yang berupa 
kegiatan yang direncanakan dalam bentuk pembelajaran, 
pemupukan, pembimbingan, pembiasaan tentang bagaimana 
menjadi manusia seutuhnya sesuai tuntunan al-Qur’an dan 
Sunnahnya yang menjadi pedoman dalam tingkah laku sebagai 
makhluk dan sebagai manusia sehingga membentuk manusia yang 
beriman, bertaqwa dan berkhlak mulia yang tercermin dalam 
tingkah laku sehari-hari. 

Dalam penerapan ilmu pendidikan agama islam di sekolah 
dan dalam kehidupan sehari-hari ada faktor-faktor yang 
mendukungnya agar pembelajaran pendidikan agama islam 
tercapai sesuai harapan segaimana devinisi dari pendidikan agama 
islam itu sendiri. Faktor-faktor pendukung pendidikan agama 
islam diantaranya faktor pendidik, faktor peserta didik, dan faktor 
tujuan. Pendidik bukan hanya orang yang memberikan materi 
pelajaran kepada peserta didik tapi juga bagaimana materi yang 
disampaikan menjadi pembiasaan dalam kehidupan sehari-sehari 
sehingga lambat laut menjadi sebuah karakter.  

Maka menjadi pendidik bukan hanya berperan sebagai 
pengajar tapi juga yang terpenting adalah menjadi figur teladan 
bagi peserta didik. Dan peserta didik bukan hanya sebagai 
penerima pembelajaran tapi juga sebagai pelaksana dari 
pembelajaran yang telah disampaikan oleh pendidik. Artinya 
pendidik adalah orang yang sudah siap dan dipersiapkan menjadi 
orang yang mendidik dan peserta didik adalah orang yang siap dan 
dipersiapkan menjadi orang yang dididik. 

Agar menjadi pendidik sesuai yang diharapkan dalam 
pendidikan islam, maka seorang pendidik perlu memiliki syarat-
syarat menjadi pendidik. Syarat menjadi pendidik diantaranya; a) 
Ikhlas, dalam arti tidak mengutamakan materi dan mengajar 
karena meminta keridhaan Allah. Maka kewajiban negara serta 
para pemilik dan pimpinan lembaga pendidikan agar 
memperhatikan tentang kesejahteraan guru. b) Kebersihan guru, 
kebersihan guru harus senantiasa terjaga dari perbuatan-buatan 



 

22 

maksiat, dan dosa besar, serta jiwanya bersih dari sifat-sifat yang 
merusak hati seperti, iri, dengki, ujub, riya, dan sifat-sifat lainnya 
yang tercela yang merusak hati. c) Jujur, guru adalah figur panutan 
bagi peserta didik, maka menjadi guru harus sama antara 
perkataan dan perbuatan, agar materi yang diterima oleh siswa 
mudah diserap oleh hati dan mudah diamalkan dalam perbuatan. 
d) Sabar, guru penting memiliki sifat sabar. Sabar ketika 
memberikan materi pembelajaran, sabar mengajarkan anak yang 
lambat dalam merespon pembelajaran, sabar dalam menahan 
amarah, sabar untuk memaafkan peserta didik. e) Orang tua di 
Sekolah, guru adalah orang tua di Sekolah maka harus 
diperlihatkan bagaimana perilaku sebagai orang tua. Diantaranya 
guru perlu mengenal anak dan karakteristiknya agar guru mudah 
memberikan pembinaan kepada peserta didik, kemudian guru 
menyayangi peserta didik seperti anaknya sendiri, sehingga guru 
akan seoptimal mungkin dalam mendidik peserta didik, juga 
mempu memberikan nasihat terbaik. f) Menguasai materi 
pembelajaran. g) Kreatif, kreatif dalam menggunakan metode 
belajar dan segala sumber belajar. 

Pendidik dan peserta didik merupakan dua komponen yang 
tidak terpisahkan. Jika menjadi pendidik perlu memiliki 
persyaratan maka menjadi peserta didik pun memiliki persayaratan 
pula. Sebagaimana yang dikemukakan oleh al-Abrasy (1977 : 140-
141) dan Asma Hasan Fahmi (1979 : 174 175) itu sebagai berikut: 
1) Seorang murid harus membersihkan hatinya dari segala kotoran 
atau sifat buruk sebelum menuntut ilmu. 2) Hendaklah tujuan 
belajar itu ditujukan untuk menghias jiwa dengan sifat keutamaan, 
mendekatkan diri kepada Allah SWT. dan bukan untuk 
menonjolkan diri, berbangga dan gagah-gagahan. 3) Pelajar harus 
tabah dalam mempelajari ilmu bila perlu harus merantau untuk 
mencari guru dan dinasehati pula agar tidak terlalu cepat berganti 
guru. 4) Seorang pelajar harus menghormati dan memuliakan 
gurunya karena Allah dan senantiasa berupaya untuk 
menyenangkan hali gurunya. 5) Seorang pelajar harus bersungguh-
sungguh dan tekun dalam belajar. 6) Pelajar harus bertekad untuk 



 

23 

belajar hingga akhir hidupnya dan jangan meremehkan suatu 
cabang ilmu. 

Selain dari faktor pendidik dan faktor peserta didik seperti 
yang telah dipaparkan, faktor yang sangat penting lainnya adalah 
faktor tujuan pendidikan. Tujuan ini memiliki fungsi edukatif 
yang sangat penting dalam pendidikan, karena tujuan ini 
merupakan tuntunan atau arahan dalam pelaksanaan suatu 
pendidikan. Apabila suatu pendidikan tidak memiliki tujuan maka 
pelaksana pendidikan tersebut akan kebingungan arah mana yang 
akan dituju. Seperti halnya ketika kita akan melakukan sebuah 
perjalanan tentu kita sudah memiliki tempat tujuan yang akan kita 
singgahi.  

Kita akan mempertimbangkan alat transportasi apa yang 
akan kita pilih, lajur mana yang akan kita tempuh, berapa lama 
waktu yang akan ditempuh, berapa biaya yang akan dipersiapkan 
sehingga kita sampai pada tempat tujuan. Begitu pun pendidikan, 
apabila sudah ditentukan tujuan pendidikan itu maka akan 
dikategorikan pendidik seperti apa yang akan dipersiapkan untuk 
mencapai tujuan pendidikan tersebut. Dalam menentukan tujuan 
pendidikan harus disesuaikan dengan devinisi dari pendidikan itu 
sendiri. Jika kita lihat dari devinisi pendidikan islam, bahwa tujuan 
pendidikan islam secara umum yaitu menjadikan manusia insan 
kamil dan rahmatan lil alamin. 

 
Daftar Pustaka 
Karmawan dkk, (2021). Pendidikan Agama Islam Untuk 

Perguruan Tinggi. Cirebon: Insania. 
Subla, (2020). Ilmu Pendidikan Islam. Mataram: Sanabil 

 



 

24 

 

Pembelajaran Nilai-Nilai Pendidikan 
Agama Islam pada Anak Usia Dini 

Dr. Jumahir, M.Pd5 
Universitas Muhammadiyah Luwuk 

 
“Pembelajaran nilai-nilai Pendidikan Agama Islam 

pada anak usia dini bertujuan membentuk karakter moral, 
spiritual, dan sosial sejak dini” 

 
alam rangka mendukung pengembangan karakter anak sejak 
usia dini, pengabdian masyarakat ini mengusung tema 

Pembelajaran Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam pada Anak 
Usia Dini. Pendidikan agama Islam pada anak usia dini 
memainkan peran yang sangat penting dalam membentuk pondasi 
moral dan spiritual mereka (Somad, 2021). Oleh karena itu, 
kegiatan ini bertujuan untuk memperkenalkan nilai-nilai agama 
Islam kepada anak-anak, khususnya yang berada dalam rentang 
usia 4 hingga 6 tahun. Tujuan utama dari kegiatan ini adalah 
untuk menanamkan nilai-nilai dasar dalam kehidupan anak-anak, 

 
5 Lahir di Tanggor, Lombok Tengah pada Tanggal 03 Juli 1976, 

riwayat Pendidikan: Pendidikan Tinggi pada Strata Satu (S1) di Program 
Studi Pendidikan Agama Islam STAIN Datokarama Palu Tahun 1999, 
Strata Dua (S2) diselesaikan Program Magister Manajemen STIE YPUP 
Makassar Tahun 2009. Strata Dua (S2) di Program Studi Manajemen 
Pendidikann Islam Universitas Muhammadiyah Palu Tahun 2018 dan 
Pendidikan Doktor (S3) bidang Pendidikan Agama Islam di Universitas 
Islam Negeri Datokarama Palu Tahun 2023. Saat ini menjadi Dosen di 
Universitas Muhammadiyah Luwuk pada Fakultas Agama Islam Program 
Studi Pendidikan Agama Islam  

D 



 

25 

seperti kasih sayang, kejujuran, kedisiplinan, rasa tanggung jawab, 
dan kepedulian terhadap sesama, yang merupakan bagian integral 
dari ajaran Islam. 

Pendidikan agama Islam pada anak usia dini, jika 
dilaksanakan dengan baik, dapat memberikan pengaruh yang 
signifikan terhadap perkembangan sosial dan emosional mereka 
(Zalsabella P et al., 2023). Pada usia ini, anak-anak sedang dalam 
tahap perkembangan yang sangat peka terhadap lingkungan 
sekitar. Mereka mulai membentuk konsep-konsep dasar tentang 
dunia dan nilai-nilai yang ada di dalamnya, termasuk nilai-nilai 
agama. Oleh karena itu, pengenalan nilai-nilai agama Islam melalui 
metode yang tepat sangat penting. Pembelajaran yang dilakukan 
tidak hanya terbatas pada teori atau hafalan doa-doa saja, tetapi 
lebih menekankan pada implementasi nilai-nilai tersebut dalam 
kehidupan sehari-hari (Rosi, 2021). Kegiatan ini dilakukan melalui 
berbagai pendekatan yang sesuai dengan tahap perkembangan 
kognitif dan emosional anak-anak. Salah satu metode yang 
digunakan adalah pendekatan berbasis permainan atau play-based 
learning. Pada prinsipnya, anak-anak usia dini lebih mudah 
menyerap informasi melalui aktivitas yang menyenangkan. Oleh 
karena itu, pengajaran agama Islam dilakukan dengan cara yang 
tidak membosankan, misalnya dengan menggunakan cerita-cerita 
inspiratif dari Al-Qur'an dan hadits Nabi Muhammad SAW yang 
disampaikan dalam bentuk dongeng atau permainan interaktif. 

Penyampaian materi pembelajaran dilakukan dengan cara 
yang sangat sederhana dan mudah dimengerti oleh anak-anak. 
Mereka dikenalkan dengan konsep-konsep dasar Islam, seperti 
mengenal Allah, mengenal Nabi Muhammad SAW, serta 
memahami kewajiban-kewajiban dasar seorang Muslim, seperti 
shalat dan berdoa. Materi yang disampaikan dikemas dalam 
bentuk cerita yang menggugah rasa ingin tahu mereka, seperti 
kisah-kisah Nabi dan para sahabat yang penuh dengan nilai moral 
yang luhur. Selain itu, nilai-nilai sosial dalam Islam, seperti 
pentingnya menghormati orang tua, peduli terhadap teman, serta 
menjaga kebersihan diri dan lingkungan, juga diajarkan sejak dini. 



 

26 

Pembelajaran nilai-nilai ini dilaksanakan melalui kegiatan sehari-
hari, baik di dalam kelas maupun di luar kelas, sehingga anak-anak 
dapat memahami dan merasakan langsung pentingnya nilai-nilai 
tersebut dalam kehidupan mereka. Kegiatan seperti berdoa 
bersama, menyapa teman dengan salam, berbagi makanan, serta 
melakukan kegiatan bersih-bersih di lingkungan sekitar sekolah, 
semuanya mengandung pesan moral yang dalam. 

Salah satu contoh kegiatan yang dilaksanakan adalah 
mengajarkan anak-anak untuk selalu berbicara dengan kata-kata 
yang sopan dan penuh kasih sayang, seperti mengucapkan salam 
ketika bertemu dengan teman atau guru. Selain itu, anak-anak juga 
diajarkan untuk berbagi dengan sesama, baik berupa makanan, 
mainan, atau bantuan dalam pekerjaan sehari-hari. Melalui 
kegiatan tersebut, mereka mulai memahami pentingnya berbagi 
dan membantu orang lain, yang merupakan salah satu ajaran 
utama dalam Islam. 

Pembelajaran juga dilakukan dengan melibatkan orang tua 
dalam proses pendidikan anak. Orang tua memiliki peran yang 
sangat penting dalam mendukung nilai-nilai agama yang diajarkan 
di sekolah. Oleh karena itu, komunikasi yang baik antara orang tua 
dan guru menjadi salah satu faktor penentu keberhasilan kegiatan 
ini. Kegiatan ini juga melibatkan orang tua dalam acara-acara 
tertentu, seperti pengajian atau kegiatan sosial yang melibatkan 
keluarga. Hal ini diharapkan dapat mempererat hubungan antara 
sekolah dan keluarga, serta memotivasi orang tua untuk lebih aktif 
dalam mendidik anak-anak mereka di rumah. Sebagai bagian dari 
pengabdian masyarakat, kegiatan ini juga dilakukan dengan 
melibatkan masyarakat sekitar sekolah, seperti tokoh agama dan 
pemuka masyarakat. Mereka memberikan dukungan moral dan 
materiil yang sangat berarti bagi kelancaran kegiatan ini. Selain itu, 
mereka juga memberikan wawasan lebih dalam tentang bagaimana 
nilai-nilai agama Islam seharusnya diterapkan dalam kehidupan 
sehari-hari, sehingga anak-anak dapat lebih mudah memahaminya. 

Keberhasilan kegiatan ini tidak hanya diukur dari seberapa 
banyak anak-anak yang dapat menghafal doa-doa atau ayat-ayat 



 

27 

tertentu, tetapi lebih pada perubahan positif yang terjadi dalam 
sikap dan perilaku mereka. Dengan memperkenalkan nilai-nilai 
agama sejak dini, diharapkan anak-anak dapat tumbuh menjadi 
pribadi yang berakhlak mulia, peduli terhadap sesama, serta 
memiliki pemahaman yang kuat tentang ajaran Islam. 

Penting untuk diingat bahwa setiap anak memiliki cara 
belajar yang berbeda, sehingga metode pembelajaran yang 
digunakan dalam kegiatan ini disesuaikan dengan kebutuhan dan 
kemampuan anak-anak. Beberapa anak mungkin lebih mudah 
memahami materi melalui cerita, sementara yang lain mungkin 
lebih suka melalui permainan atau aktivitas fisik. Oleh karena itu, 
penting bagi guru untuk mengenal karakteristik setiap anak, 
sehingga proses pembelajaran dapat berjalan dengan lebih efektif. 

Sebagai bagian dari evaluasi, kegiatan ini juga dilengkapi 
dengan pengamatan terhadap perkembangan anak-anak, baik dari 
segi pengetahuan agama Islam maupun sikap sosial mereka. 
Evaluasi dilakukan secara berkala, dengan melibatkan guru, orang 
tua, dan anak-anak itu sendiri. Setiap perkembangan yang terjadi, 
baik kecil maupun besar, dicatat dan dijadikan bahan refleksi 
untuk memperbaiki kegiatan pembelajaran di masa depan. Selain 
itu, kegiatan ini juga dilaksanakan dengan memperhatikan aspek 
keberlanjutan. Oleh karena itu, di akhir kegiatan, anak-anak 
diharapkan dapat menerapkan nilai-nilai agama Islam dalam 
kehidupan sehari-hari mereka, baik di rumah maupun di 
lingkungan sekitar. Pembelajaran agama Islam pada anak usia dini 
bukanlah sekadar proses belajar-mengajar yang terbatas pada 
ruang kelas, tetapi lebih merupakan proses pembentukan karakter 
yang akan terus berlanjut sepanjang hayat. Kegiatan ini mendapat 
respon yang positif dari berbagai pihak, terutama orang tua dan 
masyarakat sekitar. Mereka melihat perubahan yang signifikan 
dalam perilaku anak-anak mereka, seperti lebih sopan dalam 
berbicara, lebih menghormati orang lain, serta lebih peduli 
terhadap kebersihan dan kerapian lingkungan. Melalui kegiatan 
ini, diharapkan anak-anak dapat tumbuh menjadi generasi yang 



 

28 

tidak hanya cerdas dalam ilmu pengetahuan, tetapi juga memiliki 
akhlak yang mulia dan peduli terhadap sesama. 

Akhirnya, kegiatan pengabdian ini diharapkan dapat menjadi 
model bagi program-program pengabdian masyarakat lainnya 
yang berkaitan dengan pendidikan anak usia dini. Dengan 
pendekatan yang tepat dan kolaborasi yang baik antara guru, 
orang tua, dan masyarakat, nilai-nilai agama Islam dapat 
ditanamkan pada anak-anak sejak dini, yang pada gilirannya akan 
membentuk karakter mereka menjadi pribadi yang lebih baik di 
masa depan. Dengan demikian, program ini tidak hanya 
memberikan manfaat bagi anak-anak, tetapi juga bagi masyarakat 
luas. 

 
Daftar Pustaka 
Rosi, F. (2021). Urgensi Pembelajaran Al-Qur’an Bagi Siswa 

Madrasah Ibtidaiyah. Auladuna : Jurnal Prodi Pendidikan 
Guru Madrasah Ibtidaiyah, 3(2), 36–53.  

Somad, M. A. (2021). Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam 
Membentuk Karakter Anak. QALAMUNA: Jurnal 
Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 13(2), 171–186.  

Zalsabella P, D., Ulfatul C, E., & Kamal, M. (2023). Pentingnya 
Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Nilai 
Karakter dan Moral Anak di Masa Pandemi. Journal of 
Islamic Education, 9(1), 43–63.  
 
 
 
 
 



 

29 

 

Transformasi Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam: 

Strategi Inovatif dan Penguatan 
Budaya Religius di Era Generasi Z 

Dr. Miftahul Huda, S.Pd.I., M.Ag6 
Universitas Muhammadiyah Bandung 

 
“Strategi inovatif dan budaya religius memperkuat transformasi 

pembelajaran PAI agar relevan bagi generasi Z masa kini” 

 
endidikan Agama Islam (PAI) merupakan salah satu pilar 
utama dalam sistem pendidikan nasional yang berperan 

penting dalam membentuk akhlak mulia, nilai spiritual, dan jati 
diri peserta didik. Melalui PAI, siswa tidak hanya diarahkan untuk 
memahami ajaran Islam secara teoritis, tetapi juga untuk 
menanamkan nilai-nilai tersebut dalam perilaku dan kehidupan 
nyata. Dengan demikian, keberhasilan pembelajaran PAI dapat 
menjadi indikator penting dalam keberhasilan pendidikan 
karakter secara umum. Namun, tantangan besar muncul dalam 
pelaksanaannya, terutama ketika berhadapan dengan peserta didik 
dari generasi Z. Generasi ini memiliki karakteristik khas: tumbuh 

 
6 Penulis lahir di Bandung, 15 Juli 1987, merupakan Dosen di 

Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), Fakultas Agama Islam 
(FAI) Universitas Muhammadiyah Bandung, menyelesaikan studi S1 di 
STAI Muhammadiyah Bandung Prodi Pendidikan Agama Islam tahun 
2009, menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati 
Bandung Prodi Ilmu Agama Islam tahun 2012, dan menyelesaikan S3 di 
Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung Prodi Pendidikan Islam 
Konsentrasi Ilmu Pendidikan Islam tahun 2023..  

P 



 

30 

bersama teknologi, sangat dekat dengan media sosial, dan lebih 
tertarik pada hal-hal yang bersifat visual, cepat, dan interaktif. 
Pendekatan tradisional seperti ceramah satu arah dan hafalan teks 
kurang mampu menjangkau dimensi afektif dan sikap moral siswa 
saat ini. 

Di sisi lain, generasi ini hidup dalam lingkungan digital yang 
sangat terbuka dan bebas. Mereka terpapar berbagai informasi, 
termasuk yang bertentangan dengan nilai-nilai agama. Jika tidak 
disertai kemampuan literasi spiritual yang memadai, peserta didik 
bisa mengalami krisis nilai dan kebingungan moral. Oleh sebab itu, 
pembelajaran PAI perlu tampil lebih kontekstual, kritis, dan 
solutif dalam menjawab kebutuhan spiritual generasi muda 
sekaligus sebagai benteng dari berbagai pengaruh negatif zaman. 

Transformasi pembelajaran PAI menjadi hal yang mendesak. 
Perubahan ini meliputi dua hal utama: pertama, pengembangan 
strategi pembelajaran yang inovatif dan adaptif dengan 
karakteristik generasi saat ini; kedua, penguatan budaya religius di 
sekolah sebagai ekosistem nilai yang mendukung pembentukan 
kepribadian yang utuh dan islami. 

Strategi inovatif dalam pembelajaran PAI perlu diarahkan 
agar pembelajaran menjadi lebih komunikatif dan membumi. 
Salah satu pendekatan yang mulai berkembang ialah Qur’anic 
Science, yaitu mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan fenomena 
alam dan sosial yang terjadi dalam kehidupan sehari-hari. 
Misalnya, tema penciptaan bumi dapat dikaitkan dengan isu 
pelestarian lingkungan hidup, menjadikan nilai-nilai Islam tampak 
aplikatif dan ilmiah. 

Pemanfaatan teknologi juga menjadi strategi penting dalam 
menjangkau peserta didik. Penggunaan video pembelajaran, 
infografis, animasi dakwah, podcast, dan platform pembelajaran 
daring menjadikan proses belajar lebih interaktif dan 
menyenangkan. Teknologi bukan hanya alat bantu, melainkan 
juga jembatan untuk menjangkau cara belajar generasi Z yang 
serba cepat dan digital. Selain itu, model pembelajaran berbasis 



 

31 

proyek atau project-based learning sangat efektif untuk 
membentuk pemahaman sekaligus keterampilan sosial dan 
spiritual. Kegiatan seperti membuat kampanye digital tentang 
etika bermedia sosial, program kelas berbagi, atau membuat jurnal 
ibadah harian mampu menumbuhkan refleksi dan kesadaran 
beragama yang lebih mendalam. Strategi ini juga memposisikan 
siswa sebagai pelaku aktif dalam menumbuhkan dan menerapkan 
nilai-nilai keislaman. Namun strategi inovatif ini akan lebih kuat 
jika ditopang oleh lingkungan yang mendukung, yaitu budaya 
religius sekolah. Budaya religius bukan sekadar kegiatan ibadah 
formal, tetapi merupakan keseluruhan atmosfer nilai yang 
mewarnai interaksi, komunikasi, kebijakan, dan kebiasaan warga 
sekolah. Ketika semua elemen sekolah—dari guru, kepala sekolah, 
hingga peserta didik—mewujudkan adab dan nilai-nilai keislaman 
dalam kehidupan harian, maka terbentuklah lingkungan yang 
mampu menumbuhkan karakter secara alami. 

Kebiasaan seperti tadarus pagi, doa bersama, salat berjamaah, 
serta kampanye akhlak, dapat menjadi bagian penting dalam 
membentuk karakter siswa. Lebih dari itu, keteladanan guru 
dalam sikap, tutur kata, dan gaya hidup islami menjadi faktor 
utama yang tidak tergantikan. Budaya religius yang konsisten 
diterapkan tidak hanya mampu meningkatkan kedisiplinan siswa, 
tetapi juga membangun empati sosial dan memperkuat identitas 
keislaman mereka. Di tengah arus budaya populer yang cenderung 
permisif dan hedonistik, sekolah dengan atmosfer religius menjadi 
ruang aman bagi peserta didik untuk belajar mengekspresikan 
nilai-nilai iman dan spiritualitasnya secara sehat. Di sinilah sinergi 
antara strategi inovatif dalam pembelajaran dan penguatan budaya 
religius menjadi penting. Keduanya saling menguatkan dan 
membentuk sebuah ekosistem pendidikan yang kokoh dalam 
membangun generasi yang cerdas, berakhlak, dan tangguh secara 
spiritual. 

Dengan adanya pendekatan yang menyeluruh antara strategi 
pembelajaran yang adaptif dan penguatan lingkungan sekolah 
yang bernuansa religius, Pendidikan Agama Islam akan mampu 



 

32 

memainkan perannya secara optimal. Ia tidak hanya menjadi mata 
pelajaran yang diajarkan di kelas, melainkan menjadi ruh yang 
menghidupkan nilai-nilai Islam dalam seluruh dimensi kehidupan 
peserta didik. 

Transformasi ini bukan sekadar respons terhadap 
perkembangan teknologi dan zaman, tetapi juga merupakan upaya 
untuk menyiapkan generasi muda yang tidak hanya siap 
menghadapi tantangan global, tetapi juga tetap teguh memegang 
nilai keimanan, keadaban, dan tanggung jawab sosial. Maka dari 
itu, keberhasilan pembelajaran PAI ke depan sangat ditentukan 
oleh sejauh mana guru, sekolah, dan lingkungan secara kolektif 
menciptakan pengalaman belajar yang bermakna dan berakar pada 
nilai-nilai keislaman. Upaya transformasi pembelajaran PAI ini 
tentu tidak dapat dilakukan secara instan, melainkan memerlukan 
komitmen jangka panjang, inovasi berkelanjutan, serta sinergi 
antara berbagai pihak—guru, kepala sekolah, peserta didik, orang 
tua, bahkan pembuat kebijakan. Guru PAI khususnya harus terus 
meningkatkan kompetensinya, baik dalam penguasaan teknologi, 
pedagogi kreatif, maupun pemahaman mendalam terhadap nilai-
nilai keislaman yang kontekstual. 

Di sisi lain, sekolah perlu menjadikan budaya religius bukan 
sekadar simbolik atau insidental, tetapi terintegrasi dalam visi, 
kebijakan, dan praktik keseharian lembaga pendidikan. Ketika 
pembelajaran PAI mampu disajikan secara menyenangkan, 
relevan, dan penuh keteladanan, maka peserta didik akan tumbuh 
menjadi pribadi yang tidak hanya cerdas dalam berpikir, tetapi 
juga tangguh dalam iman, santun dalam bertutur, serta bijak 
dalam bersikap. Akhirnya, PAI bukan sekadar pelajaran agama 
dalam arti sempit, melainkan sebagai sarana transformatif yang 
membentuk generasi Z menjadi insan yang religius, produktif, dan 
berkontribusi positif bagi masyarakat dan bangsa. Inilah bentuk 
nyata dari pendidikan yang tidak hanya mendidik otak, tetapi juga 
menanamkan nilai dalam hati dan menuntun arah hidup manusia 
secara utuh dan beradab. 
 



 

33 

 

Pendidikan Isalm dalam Prespektif Filsafat 

Tomi Bidjai S.Pd.I,. M.Pd7 
Universitas Muhammadiyah Luwuk 

 
“Pendidikan Islam Dalam Perspektif Filsafat Menekankan 

Integrasi Akhlak, Rasionalitas, Spiritualitas, Dan 
Tujuan Hidup Manusia Secara Holistik” 

 
endidikan merupakan aspek yang sangat mendasar dalam 
kehidupan manusia. Dalam konteks Islam, pendidikan 

memiliki posisi sentral sebagai sarana utama untuk membentuk 
manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Islam tidak 
hanya mendorong umatnya untuk menuntut ilmu, tetapi juga 
memberikan landasan nilai dan prinsip yang mendalam tentang 
bagaimana pendidikan harus dilaksanakan. Wahyu pertama yang 
diterima Nabi Muhammad SAW, yakni “Iqra’” (bacalah), menjadi 
bukti betapa pentingnya ilmu dan pendidikan dalam ajaran Islam. 
Dari sinilah dimulai suatu peradaban yang menjadikan ilmu 
pengetahuan sebagai fondasi kehidupan. Namun demikian, dalam 
praktik pendidikan kontemporer, terutama di banyak lembaga 
pendidikan Islam, sering kali tampak adanya dikotomi antara 
pendidikan agama dan pendidikan umum. Pendidikan menjadi 
terfragmentasi, tidak lagi utuh dalam membentuk kepribadian 
peserta didik secara menyeluruh. Banyak sistem pendidikan 

 
7 Penulis lahir di Lalengan Kecamatan Buko Kabupaten Banggai 

kepulauan, merupakan Dosen di Program Studi Pendididikan Agama 
Islam, Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Luwuk, 
menyelesaikan studi S1 di Prodi pendidkan Agama Islam Universitas 
Muhammadiyah Luwuk, menyelesaikan S2 di Pascasarjana Universitas 
Negeri Gorontalo Prodi manageman Pendidikan.  

P 



 

34 

cenderung hanya menekankan aspek kognitif atau kemampuan 
akademik, sementara dimensi spiritual dan moral yang justru 
menjadi ciri khas pendidikan Islam sering kali terabaikan. 
Akibatnya, terjadi krisis identitas, dekadensi moral, serta hilangnya 
arah pendidikan yang seharusnya memanusiakan manusia secara 
holistik. 

Dalam konteks inilah, pendekatan filsafat terhadap 
pendidikan Islam menjadi penting untuk dikedepankan. Filsafat, 
sebagai ilmu yang membahas hakikat sesuatu secara mendalam dan 
kritis, dapat menjadi alat analisis untuk menggali dan memperkuat 
dasar-dasar pendidikan Islam. Filsafat pendidikan Islam tidak 
hanya membahas aspek teknis, tetapi juga menyentuh hal-hal yang 
sangat fundamental seperti: hakikat manusia, tujuan hidup, 
sumber pengetahuan, dan nilai-nilai yang mendasari proses 
pendidikan. Oleh karena itu, kajian filsafat tidak dapat dipisahkan 
dari upaya membangun pendidikan Islam yang kokoh dan 
bermakna. 

Kata Yunani philos, yang berarti cinta atau mencintai, dan 
sophia, yang berarti pengetahuan atau kebijaksanaan, merupakan 
akar dari kata filsafat dalam bahasa Inggris. Filsafat dapat 
didefinisikan secara linguistik sebagai mengetahui kebijaksanaan, 
mengejar kebenaran, dan memahami dasar atau prinsipnya. Jika 
kita menerapkan gagasan filsafat pada bidang pendidikan, maka 
filsafat adalah upaya ilmiah untuk memberikan jawaban atau 
solusi atas berbagai masalah yang muncul di bidang pendidikan 
dari dasar-dasarnya. (Nuthpaturahman, 2023). Tidak diragukan 
lagi bahwa filsafat mencoba untuk menantang masalah-masalah 
mendasar pendidikan. Di antara masalah-masalah pendidikan 
adalah: Apakah pendidikan itu? Apa tujuan pendidikan? 
Bagaimana proses pendidikan dilakukan? Siapa yang dididik, dan 
bagaimana? Filsafat harus memberikan jawaban atas pertanyaan-
pertanyaan pedagogis ini. Pendidikan dan filsafat saling terkait 
erat. Filsafat dan pendidikan saling terkait erat; keduanya saling 
melengkapi. Umar Tirtaraharjo, 2005.(Rizki Ramadhani et al., 
2022) 



 

35 

Filsafat pendidikan Islam membahas tiga domain utama: 
ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Ontologi pendidikan Islam 
membahas pertanyaan tentang hakikat manusia dan 
keberadaannya dalam kehidupan. Dari perspektif Islam, manusia 
adalah entitas yang diberkahi dengan potensi alam, kecerdasan, 
dan jiwa. Pendidikan bertanggung jawab untuk memelihara semua 
potensi ini, memungkinkan manusia untuk memenuhi peran 
khalifah di bumi dan mencapai kebahagiaan baik dalam kehidupan 
ini maupun akhirat. Epistemologi pendidikan Islam meneliti asal-
usul dan teknik untuk memperoleh pengetahuan. Islam mengakui 
wahyu, akal, dan pengalaman sebagai sumber pemahaman, yang 
harus digunakan secara seimbang. Sementara itu, aksiologi 
mengeksplorasi nilai-nilai yang menjadi dasar pendidikan. Nilai-
nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, keadilan, keandalan, dan 
cinta akan kebenaran merupakan komponen penting dari proses 
pendidikan Islam. 

Pertanyaan ontologis berkenaan dengan "keberadaan" atau 
hakikat, substansi fundamental dalam filsafat pendidikan Islam. 
Biasanya, pertanyaan ontologis selalu dimulai dengan "apa," seperti 
apa yang membentuk pendidikan, apa yang mendefinisikan 
filsafat, dan sebagainya. Keprihatinan kedua adalah masalah 
epistemologi. Epistemologi adalah disiplin ilmu yang mengkaji isu-
isu mengenai pengetahuan, termasuk "bagaimana 
memperolehnya," "apa saja proses dan kompleksitasnya," atau "apa 
saja metode yang ada" untuk memperoleh pengetahuan dalam 
pendidikan. Lebih jauh, dalam pendidikan Islam, eksplorasi 
epistemologi menyoroti upaya, teknik, atau proses yang 
diperlukan untuk memperoleh pengetahuan tentang pendidikan 
Islam. Pada akhirnya, pertanyaan tentang aksiologi pendidikan 
dalam eksplorasi filsafat pendidikan Islam menyangkut 
keuntungan dan aplikasi dari mempelajari pendidikan Islam itu 
sendiri. Masalah aksiologi berkenaan dengan nilai-nilai pendidikan 
Islam, yang bertujuan untuk mengevaluasi dan memasukkan nilai-
nilai ini ke dalam kehidupan manusia sambil memelihara dan 



 

36 

melestarikannya dalam aspek spiritual dan fisik kepribadian 
mereka.(Ilham, 2020)  

Sejumlah tokoh Muslim klasik telah memberikan kontribusi 
besar dalam pengembangan filsafat pendidikan Islam. Al-Farabi, 
misalnya, mengembangkan pemikiran tentang pendidikan untuk 
membentuk manusia yang berakal dan berbudi luhur. Ibn Sina 
menekankan pentingnya pendidikan dalam pembentukan nalar 
dan logika berpikir. Al-Ghazali menekankan pentingnya 
pendidikan spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. 
Ibn Khaldun memandang pendidikan sebagai sarana untuk 
memahami sejarah dan membangun peradaban. Pemikiran-
pemikiran mereka hingga kini masih relevan untuk menjawab 
tantangan pendidikan Islam di era modern. Dalam perkembangan 
modern, pendidikan Islam dihadapkan pada berbagai tantangan 
besar. Globalisasi, arus informasi yang tak terbendung, serta 
budaya materialisme yang kian menguat telah memengaruhi cara 
berpikir dan bertindak umat Islam. Pendidikan Islam perlu 
bersikap adaptif terhadap perkembangan zaman, namun tidak 
kehilangan identitasnya sebagai sistem pendidikan yang 
berlandaskan nilai-nilai ilahiah. Di sinilah pentingnya filsafat 
pendidikan Islam: ia berfungsi sebagai alat refleksi kritis untuk 
memastikan bahwa setiap kebijakan dan praktik pendidikan tetap 
berada dalam koridor tujuan-tujuan Islam. 

Lebih lanjut, pendekatan filosofis dalam pendidikan Islam 
mampu menghindarkan pendidikan dari jebakan pragmatisme 
semata. Pendidikan bukanlah sekadar alat untuk mendapatkan 
pekerjaan atau status sosial, melainkan sebagai sarana untuk 
menumbuhkan kesadaran diri, tanggung jawab sosial, dan 
spiritualitas. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus dirancang 
dengan orientasi jangka panjang, tidak hanya untuk kesuksesan 
duniawi, tetapi juga untuk keselamatan ukhrawi. 

Permasalahan lain yang sering muncul dalam sistem 
pendidikan Islam adalah kurikulum yang terlalu berorientasi pada 
hafalan dan minim pemahaman. Padahal, dalam tradisi Islam, 
pendidikan selalu mendorong pemikiran kritis dan pemahaman 



 

37 

yang mendalam terhadap ilmu. Dengan pendekatan filsafat, 
kurikulum dapat disusun berdasarkan prinsip integrasi antara 
ilmu agama dan ilmu umum, antara aspek teoritis dan praktis, 
serta antara intelektualitas dan spiritualitas. Selain itu, pendekatan 
filsafat dalam pendidikan Islam juga menekankan pentingnya 
peran guru sebagai pendidik (murabbi), pengajar (mu’allim), dan 
pembina akhlak (muaddib). Guru tidak hanya berfungsi 
mentransfer ilmu, tetapi juga menjadi teladan dan pembimbing 
dalam kehidupan spiritual dan sosial peserta didik. Hubungan 
antara guru dan murid dalam Islam bukan hubungan 
transaksional, melainkan hubungan yang didasari cinta, hormat, 
dan tanggung jawab moral. 

Dengan mengkaji pendidikan Islam dari perspektif filsafat, 
umat Islam dapat membangun sistem pendidikan yang lebih 
bermakna, menyeluruh, dan relevan dengan tantangan zaman. 
Pendidikan Islam tidak lagi dipandang sekadar sebagai aktivitas 
formal di sekolah atau madrasah, tetapi sebagai proses 
pembentukan manusia seutuhnya sepanjang hayat. Oleh karena 
itu, penelitian dan pengembangan dalam bidang filsafat 
pendidikan Islam menjadi sangat penting untuk mendorong 
transformasi sistem pendidikan ke arah yang lebih baik. 

 
Daftar Pustaka 
Ilham, D. (2020). Persoalan-Persoalan Pendidikan dalam Kajian 

Filsafat Pendidikan Islam. Didaktika, 9(2). 
Nuthpaturahman, N. (2023). Perbandingan Filsafat Pendidikan 

Islam dan Filsafat Pendidikan Barat. Al Qalam: Jurnal 
Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17(2), 650.  

Rizki Ramadhani, Riolandi Akbar, & Sonin. (2022). Pendidikan 
Islam (Sebuah Tinjauan Aksiologis). In Jurnal Pendidikan 
Islam Al-Affan (Vol. 2, Issue 2, pp. 258–262).  
 
 



 

38 

 

Integrasi Pembelajaran PAI 
di Era Artificial Intelligence 

Irfan Anshori, M.Pd8 
Universitas Serang Raya, Banten 

 
“Pembelajaran PAI di era artificial intelligence menuntut 

integrasi tekhnologi, kecerdasan buatan dan nilai-nilai 
keislaman yang humanis dan kontekstual” 

 
erkembangan teknologi yang pesat, khususnya di bidang 
artificial intelligence, telah membawa dampak signifikan 

dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dunia pendidikan. 
Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai bagian dari sistem 
pendidikan nasional tidak luput dari pengaruh perkembangan ini. 
Di era digital saat ini, pembelajaran PAI dihadapkan pada 
tantangan dan peluang baru yang menuntut penyesuaian metode, 
media, dan pendekatan pembelajaran. Pemanfaatan artificial 
intelligence dalam pembelajaran PAI dapat membuka jalan 
menuju proses belajar yang lebih interaktif, personal, dan adaptif 
terhadap kebutuhan peserta didik. Namun demikian, hal ini juga 
menuntut kesiapan guru dan lembaga pendidikan dalam 
menyikapi perubahan tersebut agar nilai-nilai keislaman tetap 
dapat ditanamkan secara utuh dan bermakna. Dalam lingkup 

 
8 Penulis lahir di Serang, 28 Desember 1993, merupakan Dosen di 

Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI). Fakultas Studi Islam dan 
Pendidikan (FSIP) Universitas Serang Raya, menyelesaikan studi S1 di 
FTK UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten tahun 2016, 
menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Sultan Maulana Hasanuddin 
Banten tahun 2019.  

P 



 

39 

sekolah, keberadaan artificial intelligence tidak hanya berperan 
dalam otomatisasi tugas administratif, tetapi juga mulai digunakan 
sebagai alat bantu dalam proses pembelajaran yang lebih efektif 
dan efisien. Dalam konteks ini, pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam menghadapi tantangan baru, yaitu bagaimana 
mengintegrasikan teknologi AI tanpa mengurangi substansi nilai-
nilai keagamaan yang diajarkan.  

Tradisi pembelajaran PAI selama ini banyak berfokus pada 
pendekatan konvensional yang menekankan ceramah dan hafalan. 
Namun, dengan kehadiran artificial intelligence, muncul peluang 
untuk melakukan transformasi metode pembelajaran menjadi 
lebih menarik dan kontekstual, misalnya melalui chatbot Islami, 
aplikasi pembelajaran interaktif, hingga analisis perilaku belajar 
siswa secara real-time. Teknologi ini memungkinkan guru untuk 
menyampaikan materi agama dengan pendekatan yang lebih 
personal dan sesuai kebutuhan peserta didik. 

Meski demikian, pemanfaatan artificial intelligence dalam 
PAI juga menyimpan tantangan, seperti potensi hilangnya nilai 
spiritualitas jika pembelajaran terlalu mekanistik, atau risiko 
penyebaran informasi keagamaan yang kurang valid. Oleh karena 
itu, diperlukan kajian mendalam dan pendekatan yang bijak dalam 
mengembangkan model pembelajaran PAI yang tidak hanya 
adaptif terhadap teknologi, tetapi juga tetap menjaga nilai-nilai 
luhur agama Islam.  

Salah satu inovasi terbesar di era revolusi digital saat ini 
adalah kehadiran artificial intelligence dalam dunia pendidikan. 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam tidak luput dari 
dampaknya. Kini, PAI memasuki babak baru: lebih dinamis, 
interaktif, dan adaptif terhadap kebutuhan generasi digital. 
Dengan menggunakan artificial intelligence memungkinkan 
pembelajaran PAI menjadi lebih personal dan menyenangkan. 
Melalui teknologi ini, siswa dapat belajar kapan saja dan di mana 
saja dengan bantuan aplikasi atau platform pembelajaran yang 
cerdas. Materi agama seperti al-Qur’an, hadis, fiqih, akidah, dan 
akhlak kini dapat diakses secara digital, bahkan disampaikan dalam 



 

40 

bentuk audio-visual yang menarik, termasuk animasi, video 
interaktif, dan simulasi pembelajaran.  

Tidak hanya itu, artificial intelligence juga memungkinkan 
guru memiliki asisten virtual yang mampu membantu menjawab 
pertanyaan siswa secara otomatis dan cepat. Dengan adanya 
chatbot Islami, siswa dapat berdiskusi seputar agama secara real-
time, bahkan mendapatkan bimbingan dalam membaca al-Qur’an, 
memahami makna ayat, hingga belajar hukum-hukum Islam. Di 
sisi lain, artificial intelligence juga mendukung guru dalam 
menganalisis proses pembelajaran. Sistem pembelajaran cerdas 
mampu mendeteksi tingkat pemahaman siswa, memberikan 
rekomendasi materi tambahan, bahkan melakukan evaluasi secara 
otomatis dan akurat. Hal ini sangat membantu guru dalam 
mengelola kelas yang heterogen dan meningkatkan efektivitas 
pengajaran. Namun, kemajuan ini juga menghadirkan tantangan. 
Diperlukan bimbingan nilai dan etika agar siswa tidak hanya 
cerdas secara digital, tetapi juga memiliki akhlak mulia dan 
pemahaman agama yang benar. Oleh karena itu, guru PAI 
memiliki peran strategis dalam mengarahkan pemanfaatan 
artificial intelligence agar tetap sesuai dengan nilai-nilai Islam dan 
membentuk karakter siswa yang saleh serta bertanggung jawab di 
era modern.  

Dengan demikian, pembelajaran PAI di era artificial 
intelligence bukan sekadar transformasi teknologi, tetapi juga 
momentum untuk menguatkan nilai spiritual, menanamkan 
akhlak mulia, dan membentuk generasi muslim yang beriman, 
cerdas, dan adaptif terhadap perkembangan zaman.  

Salah satu tantangan utama yaitu menjaga substansi 
spiritualitas dan nilai-nilai keislaman agar tidak tereduksi oleh 
teknologi. Artificial intelligence cenderung bekerja secara logis 
dan berbasis algoritma, sedangkan pendidikan agama 
mengedepankan aspek rasa, iman, dan akhlak. Maka, muncul 
pertanyaan besar: mampukah AI menyentuh ranah spiritual siswa 
sebagaimana guru manusia yang menanamkan nilai secara hati ke 
hati? 



 

41 

Dari aspek tantangan berikutnya seperti minimnya kesiapan 
tenaga pendidik dalam mengadaptasi teknologi artificial 
intelligence. Banyak guru PAI belum sepenuhnya menguasai 
perangkat dan aplikasi berbasis AI, baik karena keterbatasan 
pelatihan maupun infrastruktur di sekolah. Akibatnya, penerapan 
artificial intelligence dalam pembelajaran PAI masih bersifat 
terbatas dan belum optimal.  

Di sisi lain, pengaruh konten digital yang tidak terkurasi juga 
menjadi tantangan besar. Di era artificial intelligence, siswa dapat 
dengan mudah mengakses informasi agama dari berbagai sumber, 
termasuk dari chatbot atau asisten virtual yang belum tentu valid 
secara keilmuan Islam. Tanpa pendampingan yang tepat, hal ini 
dapat menyebabkan pemahaman agama yang keliru atau bahkan 
menyimpang. Selain itu, terjadinya penurunan interaksi emosional 
antara guru dan siswa menjadi perhatian. Pendidikan agama 
sangat membutuhkan pendekatan personal, keteladanan, dan 
sentuhan moral secara langsung. Jika pembelajaran terlalu 
tergantung pada teknologi, hubungan spiritual dan nilai-nilai 
kemanusiaan yang seharusnya tumbuh dalam proses belajar bisa 
terabaikan. Tantangan besar lainnya yaitu bagaimana 
menanamkan etika penggunaan artificial intelligence dalam 
perspektif Islam. Pembelajaran PAI perlu mendorong siswa agar 
tidak hanya cakap secara digital, tetapi juga mampu menggunakan 
teknologi dengan tanggung jawab moral dan nilai-nilai keislaman 
yang kuat. 

Dari sisi peluang, artificial intelligence membuka jalan 
menuju pembelajaran yang lebih personal dan adaptif. Melalui 
teknologi ini, siswa dapat belajar sesuai dengan gaya dan kecepatan 
mereka masing-masing. Aplikasi berbasis AI dapat membantu 
siswa memahami materi Al-Qur’an, hadis, fiqih, dan akhlak 
dengan lebih interaktif melalui video, simulasi, dan chatbot Islami. 
Selain itu, AI juga memungkinkan akses pembelajaran yang lebih 
luas, terutama bagi daerah yang kekurangan guru agama, sehingga 
pendidikan Islam dapat menjangkau lebih banyak siswa secara 
daring dan fleksibel. 



 

42 

Artificial intelligence juga berperan dalam meningkatkan 
efisiensi guru. Dengan sistem evaluasi otomatis dan analisis data 
pembelajaran, guru dapat lebih mudah memantau perkembangan 
siswa dan menyusun strategi pembelajaran yang lebih efektif. 
Bahkan, artificial intelligence bisa menjadi asisten pengajar yang 
mampu menjawab pertanyaan-pertanyaan dasar keagamaan secara 
cepat dan informatif. Namun, di balik peluang tersebut, terdapat 
tantangan yang tidak bisa diabaikan. Salah satunya adalah 
minimnya sentuhan emosional dan spiritual dalam pembelajaran 
berbasis AI. Pendidikan agama tidak hanya mengajarkan 
pengetahuan, tetapi juga menyentuh hati, membentuk karakter, 
dan menanamkan nilai-nilai kehidupan. Hal ini sulit dilakukan 
oleh mesin, karena artificial intelligence bekerja berdasarkan 
algoritma dan logika, bukan rasa dan keteladanan.  

Tantangan lainnya yaitu kemampuan guru PAI dalam 
menguasai teknologi. Tidak semua pendidik siap menghadapi 
perubahan ini, baik karena keterbatasan infrastruktur maupun 
kurangnya pelatihan digital. Jika tidak diimbangi dengan 
peningkatan kapasitas guru, maka pemanfaatan artificial 
intelligencedalam pembelajaran agama hanya akan menjadi wacana 
tanpa implementasi nyata. Selain itu, validitas konten keislaman 
dalam platform artificial intelligencejuga menjadi perhatian 
serius. Tidak semua aplikasi atau chatbot Islami memiliki dasar 
keilmuan yang kuat dan sesuai dengan ajaran Ahlus Sunnah wal 
Jamaah. Tanpa pengawasan, peserta didik bisa saja memperoleh 
pemahaman agama yang keliru dari sumber yang tampak modern 
namun tidak otoritatif. Tantangan moral dan etika penggunaan 
artificial intelligence juga menjadi bagian penting dalam 
pembelajaran PAI. Peserta didik perlu dibimbing agar mampu 
memanfaatkan teknologi secara bertanggung jawab dan sesuai 
dengan nilai-nilai Islam, bukan hanya mengejar kepraktisan tanpa 
memperhatikan dampaknya. 

Dengan demikian, pembelajaran PAI di era artificial 
intelligence menghadirkan peluang besar untuk modernisasi dan 
pemerataan pendidikan Islam, namun tetap harus dibarengi 



 

43 

dengan penguatan nilai, peningkatan kompetensi guru, serta 
pengawasan terhadap penggunaan teknologi agar pendidikan 
Islam tetap berakar kuat pada spiritualitas dan akhlak mulia. 
Meskipun artificial intelligence menawarkan berbagai kemudahan 
dalam pembelajaran, Pendidikan Agama Islam tetap harus berpijak 
pada nilai-nilai ruhani, keteladanan, dan penguatan karakter. 
Maka, tantangan di era ini adalah bagaimana menyinergikan 
kemajuan teknologi dengan kekuatan spiritualitas Islam demi 
membentuk generasi muslim yang cerdas secara intelektual dan 
matang secara moral. 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

44 

 

Islamisasi Ilmu Pendidikan dalam 
Konteks Pembelajaran Bahasa Arab 

Inayah, M.Pd9 
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang 

 
“Islamisasi Ilmu, Ilmu Pendidikan, Unity of Science, 

Pembelajaran Bahasa Arab, Pembelajaran Era 5.0, TikTok, Yali Yali, 
Imla Masa Kini, CIPP di Lingkungan Pondok Pesantren, 

Proyek Powtoon, Pembelajaran Gen-Z & Gen-Alpha” 

 
engutip pendapat Napitupulu, mengungkapkan konsep 
ilmu pendidikan sebagai pengetahuan dan pengalaman yang 

disusun secara logis sistematis mengenai kegiatan dan usaha yang 
dijalankan dengan tujuan mengubah tingkah laku manusia ke arah 
yang diinginkan (Kosim, 2021). Terdapat lima sasaran rencana 
kinerja islamisasi ilmu menurut Ismail Raji al-Faruqi, yaitu 

 
9 Penulis lahir di Pati, 23 Desember 1985, Dosen Bahasa Arab di 

Program Studi Pendidikan Bahasa Arab, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 
Keguruan, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. Saat ini sedang 
menempuh S3 Pendidikan Bahasa Arab pada Universitas Islam Negeri 
Maulana Malik Ibrahim Malang & Awardee BIB LPDP Kemenag RI 
tahun 2023. Scholar penulis: 
https://scholar.google.com/citations?user=baHGYBAAAAAJ&hl=id, 
dengan ID ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6736-5301. ID Sinta: 
6811667. ID Peneliti: 20101022121226. ID Garuda: 6877672. 
Menyelesaikan studi S1 di PBA IAIN Walisongo tahun 2009, 
menyelesaikan S2 di Pascasarjana Prodi Magister Pendidikan Bahasa 
Arab Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang tahun 
2011. 

M 

https://scholar.google.com/citations?user=baHGYBAAAAAJ&hl=id
https://orcid.org/0000-0001-6736-5301


 

45 

penguasaan disiplin modern, penguasaan Khazanah Islam, 
penentuan relevansi Islam yang spesifik pada setiap bidang ilmu 
pengetahuan modern, pencarian cara melakukan sintesa kreatif 
antara Khazanah Islam dengan Khazanah ilmu pengetahuan 
modern, dan pengarahan aliran pemikiran Islam ke lintasan yang 
mengarah pada pemenuhan pola rancangan Allah SWT (Septiana, 
2020). Dengan demikian, ilmu pendidikan dapat ditinjau dari 
berbagai unsur yang terlibat dalam sebuah pendidikan, yang 
terdiri dari peserta didik, pendidik, interaksi edukatif, tujuan 
pendidikan, materi pendidikan, alat dan metode pendidikan, serta 
lingkungan pendidikan (Rahman et al., 2022). 

Secara lafdziyyah, Islamisasi berarti proses peng-islam-an. 
Dalam konteks islamisasi ilmu, sekilas memiliki konsep 
mengkontekstualkan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai Islam. 
Kontekstualisasi itu dapat terintegrasi dalam bentuk kurikulum, 
buku ajar, metode pembelajaran, proses evaluasi, atau kegiatan real 
yang berlangsung di kelas. Selain itu, konteks islamisasi ilmu yang 
lebih luas juga mencakup penerapan sikap Islam, penampilan 
berdasarkan syari’at, dan tutur kata yang terjaga selama dalam 
lingkungan pembelajaran. Hal itu perlu diterapkan dan di-uswah-
kan saat ini, mengingat moralitas bangsa berada pada fase yang 
mengkhawatirkan dan perlu penekanan karakter yang sesuai 
dengan ajaran agama. Bentuk lain dari islamisasi ilmu adalah 
mengkontekstualkan materi pembelajaran pada sumber Islam, 
terutama yang berhubungan dengan sumber utama, al-Qur’an 
dan Hadits, agar pembelajaran yang dilakukan tidak sekedar 
naqlul ilmi, naqlul afkar, naqlul ara’, tetapi juga tathbiq al-
qimah. 

Dalam pembelajaran bahasa Arab, yang mayoritas 
keilmuannya berakar pada bahasa yang digunakan dalam sumber 
Islam, dapat dilakukan islamisasi ilmu dengan pengembangan ilmu 
bahasa Arab berbasis contoh-contoh Al-Qur’an. Demikian juga 
dengan contoh struktur kebahasaan, baik nahwu maupun Sharaf, 
dapat diambilkan dari potongan ayat Al-Qur’an atau hadits-
hadits. Sehingga dalam satu kali pembelajaran ilmu alat bahasa 



 

46 

Arab, sekaligus juga proses pendalaman nilai Islam. Hal itu perlu 
dilakukan, karena pada realitanya, mahasiswa Jurusan Pendidikan 
Bahasa Arab-pun tidak berasal dari lingkungan Islam, faham 
agama secara baik, atau merupakan lulusan dari pondok pesantren. 

Di era 5.0 yang dicirikan dengan adanya teknologi tinggi dan 
kecerdasan buatan (Artificial Intelligence) mempertemukan 
berbagai aspek dalam sebuah kemasan pembelajaran, sangat 
dibutuhkan dan diharapkan oleh pembelajar. Mengingat peserta 
didik adalah manusia yang hidup di zaman saat ini. Sehingga 
penyatuan antara ilmu pendidikan, kontekstualisasi Islam 
(Islamisasi) dan perkembangan era teknologi 5.0 mutlak disajikan 
pada sebuah pendidikan, termasuk pembelajaran bahasa Arab. 

Merujuk pada kurikulum yang diterapkan pada Jurusan 
Pendidikan Bahasa Arab UIN Walisongo Semarang, islamisasi 
ilmu secara teoritis disampaikan melalui matakuliah Faslsafah 
Kesatuan Ilmu (FKI). Dimana materi yang diberikan meliputi tiga 
aspek Unity of Sciences (UoS) meliputi Humanisasi ilmu 
keislaman, Spiritualisasi ilmu modern, dan Revitalisasi local 
wisdom. Sebagai bagian dari ilmu modern, ilmu pendidikan 
memerlukan kontekstualisasi melalui islamisasi. Hal ini senada 
dengan semangat spiritualisasi ilmu modern yang ada pada UoS 
UIN Walisongo Semarang. 

Ilmu pendidikan yang terintegrasi dalam kurikulum 
pembelajaran bahasa Arab, dikategorikan menjadi tiga bidang, 
teori, praktik, dan integrasi antara teori dan praktik. Ilmu 
pendidikan yang masuk dalam kategori teori meliputi: a. Falsafah 
wa ‘Ilm al-Tarbiyyah al-Islāmiyyah; b. ‘Ilm al-Nafs al-Ta`limiy; 
c. Ilm al-Lughah al-Nafsiy; d. Manāhij al-Lughah al-‘Arabiyyah 
fi al-Madāris; e. Ṭurūq Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah; f. 
Wasāil Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah; g. Taqwīm Ta’līm al-
Lughah al-‘Arabiyyah; h. Taṣmīm Ta’līm al-Lughah al-
‘Arabiyyah. Adapun Ilmu pendidikan yang masuk dalam kategori 
praktik meliputi: a. Al-Ta’līm al-Muṣaghghar; b. Al-Ta‘arruf bi 
al-Maidān; c. al-Tathbiq al-Maidāniy. Sedangkan Ilmu 
pendidikan yang masuk dalam kategori teori dan praktik meliputi: 



 

47 

a. Al-Dhakaa al-Iṣṭinā`iy fi Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah; b. 
Al-Al`āb al-Lughawiyyah fi Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah; c. 
Wasāil al- Ta’līm al-Raqmiyyah. 

Tabel 1. Tabel Pemetaan Ilmu Pendidikan 
dalam Pembelajaran Bahasa Arab 

No Kategori Materi 
1 Teori Falsafah wa ‘Ilm al-Tarbiyyah al-Islāmiyyah 

‘Ilm al-Nafs al-Ta`limiy 
Ilm al-Lughah al-Nafsiy 
Manāhij al-Lughah al-‘Arabiyyah fi al-
Madāris 
Ṭurūq Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah 
Wasāil Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah 
Taqwīm Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah 
Taṣmīm Ta’līm al-Lughah al-‘Arabiyyah 

2 Praktik Al-Ta’līm al-Muṣaghghar 
Al-Ta‘arruf bi al-Maidān 
Al-Tathbiq al-Maidāniy 

3 Teori dan 
Praktik 

Al-Dhakaa al-Iṣṭinā`iy fi Ta’līm al-Lughah al-
‘Arabiyyah 
Al-Al`āb al-Lughawiyyah fi Ta’līm al-Lughah 
al-‘Arabiyyah 
Wasāil al- Ta’līm al-Raqamiyyah 

 

Tabel 1. Mendeskripsikan bagian-bagian dari kurikulum 
PBA yang tersentuh dengan ilmu pendidikan (bukan fokus pada 
kebahasaan atau Lugawiyyah, juga bukan fokus pada pengasahan 
soft skill mahasiswa). Adapun nilai Islam yang dimaksudkan dalam 
Visi Misi UIN Walisongo Semarang, meliputi Amanah 
(Trustwortiness); Sidiq (Honesty); Muraqabah (Supervision); 
Muhasabah (Accountability); Mas’uliyyah (Responsibility); 
‘Adalah (Justice); Kafa’ah (Efficiency); Ta’awun (Teamwork); 
Hifdh al-Bi’ah (Sustainability); Istiqamah (Consistency), 



 

48 

sebagaimana yang tertuang dalam kurikulum. Dalam bagan 
sederhana, dapat dideskripsikan sebagaimana Gambar 1. 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 1. Islamisasi Ilmu Pendidikan dalam Konteks Pembelajaran 
Bahasa Arab Kurikulum OBE Jurusan PBA UIN Walisongo Semarang 

 
Tantangan ke depan jurusan PBA dalam merealisasikan 

keilmuannya, diharapkan dapat mengaplikasikan sepuluh nilai 
Islam yang terumuskan dalam paradigma keilmuan UIN 
Walisongo dalam bentuk teori dan praktik dengan 
mengintegrasikan pada dasar-dasar ilmu pendidikan yang 
diajarkan kepada mahasiswa, baik dalam teori filsafat dan ilmu 
pendidikan Islam, psikologi pendidikan, psikolinguistik, 
kurikulum pembelajaran bahasa Arab di tingkat sekolah 
menengah dan sekolah atas, metode, media, evaluasi, dan desain 
pembelajaran bahasa Arab. 

Secara praktis, teori yang telah dibekalkan tersebut, dapat 
dipraktikkan dengan tepat oleh mahasiswa saat melakukan 
simulasi mengajar di lingkungan kampus, pengenalan 
pembelajaran di sekolah atau madrasah, dan praktik secara real 
atau nyata mahasiswa pada saat PLP-2 berlangsung. Sebagai 
tambahan pengetahuan, mahasiswa juga dapat menentukan 
pilihan pematangan pembelajaran mengenai perkembangan media 
pembelajaran kekinian, dapat dalam bentuk permainan, digitalisasi 
pembelajaran, dan berbagai pembelajaran interaktif yang mampu 
menjadi solusi pembelajaran kekinian. 



 

49 

Dari beberapa hasil pengamatan, model pembelajaran yang 
telah didiskusikan selama perkuliahan, menghasilkan 
pengembangan pola pikir mahasiswa, yang diantaranya adalah: 
“The effectiveness of Song Media ‘Kalam-Eineh’ to Arabic 
Vocabulary Teaching at Vocational High School Semarang” yang 
dibahas melalui Jurnal tsaqofiya, dimana akar pengangkatannya 
karena keviralan penggalan lagu “Yali yali”; “Implementation of 
Imla Method in Maharah Kitabah Learning to Students’IX Class 
MTsNU Nurul-Huda Mangkang Semarang” dan “Taqwim 
Barnamij Ta’limil Mufrodat bi Ma’had Fadhlul Fadhlan Al-
Islamiy Semarang Min Khilalit Tikror” yang diangkat di jurnal al 
Mahāra, “Tathbiq Namudzaj al-Ta’allum al-Qaim ‘ala al-
Masyari’ bi-Istikhdam Wasaith Powtoon li-Tahsin Maharah al-
Kalam Lada al-Thullab” lewat jurnal Mantiqu Tayr, dengan 
PjBL sebagai background teorinya, dan “The Effectiveness of Using 
Marhaban. Academy Cartoon Movie Media with TikTok-
Application to Improve Listening Skills SMP Islam Al-Azhar 29-
BSB Semarang” yang dianalisis dalam jurnal Insyirah, dengan latar 
belakang TikTok yang masih berada di tahta ter-viral, terutama di 
kalangan anak muda masa kini. Di samping problematika lain yang 
tidak bisa disebut satu per satu secara keseluruhan dalam tulisan 
ini. 

Beberapa potret pengangkatan masalah pembelajaran secara 
realistis seperti di atas, merupakan bagian kecil dari keberhasilan 
menemukan sudut pandang mahasiswa jurusan PBA dalam 
memotret dan membingkai antara dasar ilmu pendidikan yang 
telah diberikan, melihat sisi Islamisasi yang diterapkan di sekolah, 
dan mengkonsep dalam bentuk problematika pembelajaran masa 
kini, di mana peserta didiknya melibatkan gen-Z dan gen-Alpha. 

 
 
 
 
 



 

50 

Daftar Pustaka 
Kosim, M. (2021). Pengantar Ilmu Pendidikan (Tim RGP (ed.); 

1st ed.). Rajawali Pers. 
https://repository.iainmadura.ac.id/596/ 

Rahman, A., Munandar, S. A., Fitriani, A., Karlina, Y., & 
Yumriani. (2022). Pengertian Pendidikan, Ilmu Pendidikan 
dan Unsur-Unsur Pendidikan. Al Urwatul Wutsqa: Kajian 
Pendidikan Islam, 2(1), 1–8. 

Septiana, N. (2020). KAJIAN TERHADAP PEMIKIRAN 
ISMAIL RAJI AL-FARUQI TENTANG ISLAMISASI 
SAINS. Journal of Islamic Education (JIE), 20(1), 20–34. 
https://ejournal.stitmuhbangil.ac.id/index.php/jie/article/vi
ew/166 
 

 
 

 



 

51 

 

Korupsi dalam Perspektif 
Pendidikan Agama Islam: 

Analisis Konsep dan Solusi 

Khairul Akbar, S.Pd.I,. M.Pd10 
Universitas Muhammadiyah Luwuk 

 
“Korupsi dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam: 

Analisis Konsep dan Solusi” 

 
orupsi dalam literatur Islam dikenal dengan istilah ghulul, 
yaitu penggelapan atau pengkhianatan terhadap amanah 

publik. Dalam QS Al-Baqarah: 188, Allah berfirman: “Dan 
janganlah sebagian kamu memakan harta sebagian yang lain 
dengan jalan yang batil...”, yang menjadi dasar larangan korupsi 
dalam Islam. Korupsi merupakan salah satu bentuk kerusakan 
sosial yang terus terjadi meskipun berbagai upaya hukum telah 
diterapkan. Tindakan korupsi tidak hanya merugikan negara 
secara ekonomi tetapi juga merusak moralitas masyarakat. Dalam 
konteks ini, pendidikan–khususnya Pendidikan Agama Islam 
(PAI)–memegang peran strategis dalam pencegahan dan 
penanggulangan korupsi melalui pembentukan karakter dan 
akhlak peserta didik. 

 
10  Penulis lahir di Tangeban Kecamatan Masama Kabupaten 

Banggai, merupakan Dosen di Program Studi Pendididikan Agama 
Islam,  Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Luwuk, 
menyelesaikan studi S1 di IAIN Sultan Amai Gorontalo, Prodi 
pendidkan Agama Islam. Kemudian menyelesaikan S2 di Pascasarjana 
Universitas Muhammadiyah Palu Prodi Manageman Pendidikan Islam 
Konsentrasi Kepemimpinan Islam.  

K 



 

52 

Korupsi tidak hanya sekadar masalah hukum dan ekonomi, 
tetapi juga merupakan kegagalan dalam sistem pembinaan moral 
dan spiritual masyarakat. Menurut Alatas (2019), korupsi 
berkembang karena lemahnya nilai kejujuran dan rendahnya 
integritas pribadi individu dalam posisi kekuasaan. Hal ini 
menunjukkan pentingnya pendekatan yang lebih dalam dan 
mendasar, yaitu melalui pendidikan karakter yang berbasis nilai-
nilai agama, khususnya Islam yang menekankan keadilan dan 
tanggung jawab sosial. Korupsi juga bukan hanya pelanggaran 
hukum positif, tetapi juga tergolong dosa besar dalam Islam. 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم  bersabda: “Laknat Allah atas penyuap dan 
penerima suap” (HR. Ahmad). Ini menunjukkan bahwa korupsi 
mengandung dimensi spiritual yang harus diwaspadai oleh umat 
Islam. 

Pendidikan Agama Islam memuat dimensi etis, spiritual, dan 
sosial yang sangat relevan dalam membentuk kesadaran dan 
integritas antikorupsi. Pendidikan Agama Islam tidak hanya 
menanamkan ajaran teologis, tetapi juga mengarahkan siswa untuk 
menjadi pribadi yang sadar akan tanggung jawab moral terhadap 
masyarakat dan Tuhan. Seperti ditegaskan dalam QS Al-Maidah: 
8, “Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa.” 
Ayat ini mendorong peserta didik untuk menjunjung tinggi nilai 
keadilan sebagai pilar utama dalam kehidupan sosial yang bersih 
dari korupsi. 

Dalam kerangka pendidikan nasional nilai-nilai anti korupsi 
sesungguhnya telah diupayakan melalui pendidikan karakter, 
namun implementasinya sering kali bersifat formalitas. 
Pendidikan Agama Islam hadir sebagai solusi esensial karena ia 
menyentuh aspek internal manusia, seperti kesadaran akan dosa, 
hisab, dan pengawasan Tuhan (muraqabah). Dengan demikian, 
Pendidikan Agama Islam memiliki kapasitas untuk memperkuat 
sistem pertahanan moral individu dari dalam, sesuatu yang tidak 
bisa dilakukan oleh hukum positif semata (Anwar & Suhadi, 
2024). 



 

53 

Masalah korupsi tidak dapat ditangani hanya dari aspek 
hukum, tetapi juga harus dilihat dari aspek moral dan spiritual. 
Islam sebagai agama yang komprehensif mengatur perilaku 
manusia, termasuk dalam aspek kejujuran dan tanggung jawab 
terhadap amanah. Oleh karena itu, studi tentang korupsi dalam 
perspektif pendidikan Islam menjadi penting untuk memperkuat 
solusi berbasis nilai. 

Pendidikan Islam memiliki paradigma pembangunan 
manusia secara utuh (integral), yang mencakup aspek akidah, 
syariah, dan akhlak. Dalam konteks ini, perilaku koruptif tidak 
hanya dilihat sebagai pelanggaran hukum, tetapi sebagai bentuk 
dekadensi moral yang mengganggu tatanan keadilan sosial. 
Menurut Nasution (2021), Islam mengajarkan bahwa setiap 
individu bertanggung jawab atas amanah yang diembannya, dan 
akan dimintai pertanggungjawaban di akhirat. Hal ini ditegaskan 
dalam QS Al-Ahzab: 72, “Sesungguhnya Kami telah menawarkan 
amanah kepada langit, bumi, dan gunung-gunung, tetapi 
semuanya enggan memikul amanah itu dan mereka khawatir 
akan mengkhianatinya, dan dipikullah oleh manusia.” Ayat ini 
menekankan betapa beratnya amanah, yang seringkali dikhianati 
manusia melalui praktik seperti korupsi. 

Selain itu, menurut Hafidz (2022), paradigma pendidikan 
karakter dalam Islam tidak hanya berorientasi pada pembentukan 
perilaku lahiriah, tetapi juga kesadaran batiniah (ihsan). Konsep 
ini menjadikan seseorang sadar bahwa meski tidak diawasi oleh 
manusia, ia tetap diawasi oleh Allah. Oleh karena itu, penanaman 
nilai muraqabah (kesadaran diawasi Tuhan) dalam pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam dapat menjadi metode efektif dalam 
membentuk pribadi yang anti korupsi. Pendidikan yang hanya 
menekankan aspek kognitif tanpa memperhatikan dimensi afektif 
dan spiritual, menurut Hafidz, cenderung gagal membentuk 
integritas yang utuh. 

Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfokus pada dimensi 
ritualistik seperti shalat dan puasa, tetapi juga secara substansial 
mengajarkan nilai-nilai etika yang menjadi fondasi kehidupan 



 

54 

sosial, seperti kejujuran (shidq), amanah, tanggung jawab 
(mas’uliyyah), dan keadilan (‘adl). Nilai-nilai tersebut menjadi 
basis utama dalam upaya pencegahan korupsi melalui pendekatan 
pendidikan. Pendidikan antikorupsi bukanlah sekadar instrumen 
hukum, melainkan bagian dari misi pembentukan akhlak karimah. 
Dalam kerangka inilah, Pendidikan Agama Islam menjadi salah 
satu instrumen terkuat untuk menginternalisasikan nilai-nilai 
luhur yang dapat membentengi peserta didik dari perilaku 
koruptif. Hal ini selaras dengan apa yang ditegaskan oleh QS An-
Nahl: 90, “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil 
dan berbuat kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan 
melarang dari perbuatan keji, munkar dan permusuhan.” Ayat 
ini menjadi landasan moral sekaligus instruksi pedagogis dalam 
pendidikan Islam yang menolak segala bentuk penyelewengan. 

Oleh karena itu Solusi utama dalam Islam terhadap korupsi 
adalah pendidikan yang menanamkan nilai spiritual dan moral 
sejak usia dini. Pendidikan Agama Islam harus dirancang tidak 
hanya untuk memberikan pemahaman teologis, tetapi juga 
mengembangkan integritas, kejujuran, dan tanggung jawab. 
Kurniawati et al. (2024) menekankan pentingnya integrasi nilai 
anti korupsi dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam melalui 
pendekatan tematik dan praktik reflektif. 

Islam sangat menekankan pentingnya keteladanan. 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم  adalah contoh ideal seorang pemimpin yang amanah. 
Pemimpin Muslim seharusnya meneladani beliau dalam 
mempraktikkan keadilan dan menjauhi korupsi. Jika pemimpin 
korup, maka rakyat akan mengikutinya (Hafizah & Khalishah, 
2024). 

Aspek penguatan muraqabah – kesadaran akan pengawasan 
Allah–menjadi solusi batiniah dalam mencegah seseorang dari 
perilaku menyimpang. Sahroni et al. (2024) menyatakan bahwa 
spiritualitas yang kuat dapat menahan individu dari keinginan 
untuk berbuat curang, meskipun tidak diawasi manusia. 



 

55 

Islam menganjurkan sistem pemerintahan dan administrasi 
publik yang bersih dan akuntabel. Prinsip transparansi, 
musyawarah, dan pertanggungjawaban (hisab) menjadi 
mekanisme sosial yang mampu menekan peluang terjadinya 
korupsi. 

Islam tidak mentolerir korupsi dan memerintahkan 
penegakan hukum tanpa pandang bulu. Dalam sejarah Islam, 
Khalifah Umar bin Khattab secara tegas menghukum pejabatnya 
yang terbukti menyelewengkan harta umat. Hukuman dalam 
Islam bertujuan untuk menimbulkan efek jera sekaligus 
menyucikan pelaku. 

Sebagai kesimpulan bahwa Korupsi dalam Islam tidak hanya 
dilihat sebagai pelanggaran administratif, tetapi juga sebagai 
kejahatan moral dan spiritual. Korupsi adalah pengkhianatan 
terhadap amanah dan perusakan tatanan masyarakat. Oleh karena 
itu, pendekatannya harus multidimensi – hukum, pendidikan, 
spiritual, dan sosial. Pendidikan Agama Islam memiliki potensi 
besar dalam membentuk generasi anti korupsi melalui 
pembelajaran nilai, keteladanan, spiritualitas, dan internalisasi 
akhlak. Pendidikan Agama Islam juga menjadi ujung tombak 
dalam membangun masyarakat berintegritas dan bebas dari 
korupsi. 

 
Daftar Pustaka 
Hafizah, N. L., & Khalishah, N. (2024). Hukum Pemimpin yang 

Korupsi dalam Pandangan Islam. Al-Furqan: Jurnal Agama, 
Sosial, dan Budaya, 5(2), 55–69. 
https://publisherqu.com/index.php/Al-
Furqan/article/view/1471 

Hafidz, M. (2022). Membangun Kesadaran Spiritual Antikorupsi 
Melalui Pendidikan Islam. Al-Fikr: Jurnal Studi Ilmu 
Pendidikan, 12(1), 55–70. https://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/alfikr/article/view/3481 

https://publisherqu.com/index.php/Al-Furqan/article/view/1471
https://publisherqu.com/index.php/Al-Furqan/article/view/1471


 

56 

Muslih, M. (2021). Pendidikan Islam dan Pembentukan 
Karakter Antikorupsi di Era Digital. Jurnal Pendidikan 
Islam Indonesia, 6(2), 122–134.   

Nasution, M. A. (2021). Amanah dan Tanggung Jawab dalam 
Perspektif Islam: Refleksi terhadap Moralitas Sosial. Jurnal 
Pendidikan Islam, 7(2), 88–101.   

Sahroni, S., Anwar, F., & Suhadi, S. (2024). Pendidikan Spiritual 
dalam Membentuk Akhlak Anak Perspektif Al-Qur’an. 
Attalim: Jurnal Kependidikan, 6(1), 70–85. 
http://ejournal.an-
nadwah.ac.id/index.php/Attalim/article/view/725 

Setiawan, A., & Karim, M. (2020). Peran Pendidikan Agama 
dalam Mencegah Tindakan Korupsi: Tinjauan 
Psikopedagogik Islam. Jurnal Pendidikan Karakter, 10(3), 
389–402. 
https://journal.uny.ac.id/index.php/jpka/article/view/34820 
 
 
 
 
 
 

http://ejournal.an-nadwah.ac.id/index.php/Attalim/article/view/725
http://ejournal.an-nadwah.ac.id/index.php/Attalim/article/view/725


 

57 

 

Implementasi Model Experiential Learning 
pada Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam untuk Generasi Z: 
Tinjauan Studi Literatur 

Safitriana Bey, M.Pd11 
Politeknik Negeri Sriwijaya 

 
“Experiential Learning PAI untuk Generasi Z yaitu 

mengintegrasikan pengalaman konkret dengan teknologi digital, 
mendukung pembelajaran nilai-nilai Islam melalui 

keterlibatan aktif dan pemikiran reflektif” 

 
stilah Generasi Z (Gen Z) pertama kali dicetuskan oleh Neil 
Howe dan William Strauss, penulis buku Generations: The 

History of America's Future, 1584 to 2069 pada tahun 1991. Gen Z 
umumnya merujuk pada mereka yang lahir antara tahun 1997 
hingga tahun 2012 (Pew Research Center, 2019). Generasi Z, yang 
lahir dan tumbuh di era digital, memiliki karakteristik unik seperti 
ketergantungan pada teknologi, preferensi terhadap pembelajaran 
interaktif, serta kebutuhan akan relevansi praktis dari 
pengetahuan yang diperoleh. Olehnya itu, mereka disebut dengan 
digital native karena tumbuh dalam dimensi yang tidak terlepas 
dari penggunaan internet, media sosial, dan berbagai teknologi 

 
11 Dosen di jurusan Teknik Komputer Politeknik Negeri Sriwijaya 

- Palembang, mengampuh mata kuliah Pendidikan Agama Islam. Penulis 
lahir di Ambon, 22 Januari 1999. Meraih dan menyelesaikan gelar S1 
(2016-2019) dan S2 (2020-2022) di program studi Pendidikan Agama 
Islam, Institut Agama Islam Negeri Ambon. 

I 



 

58 

lainnya dalam menjalani kehidupan sehari-hari (Tuada dan 
Raihani, 2025:225). 

Pada konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), pembelajaran 
menuntut pendekatan pedagogis yang tidak hanya menekankan 
hafalan teks keagamaan, tetapi juga mampu menghubungkan 
nilai-nilai Islam dengan realitas kehidupan sehari-hari yang 
terintegrasi dengan penggunaan teknologi. Tantangan utama yang 
dihadapi pendidik adalah menjembatani kesenjangan antara 
metode tradisional—yang cenderung satu arah—dengan dinamika 
generasi yang lebih responsif terhadap experiential engagement 
(keterlibatan langsung peserta dalam pengalaman nyata). Jika tidak 
diadaptasi, dikhawatirkan PAI akan kehilangan daya tarik dan 
efektivitasnya dalam membentuk akhlak dan pemahaman 
keagamaan yang mendalam. 

Esensi pembelajaran PAI tidak hanya terletak pada 
penguasaan konsep, tetapi juga pada pembentukan karakter 
(akhlakul karimah) yang memerlukan proses refleksi, praktik, dan 
interaksi sosial. Studi-studi terdahulu (misalnya, penelitian 
Ma’arif, 2019; Hasanah, 2021) mengungkap bahwa minimnya 
model pembelajaran berbasis pengalaman (experience-based 
learning) menjadi penyebab rendahnya keterlibatan peserta didik 
dalam mata pelajaran PAI. Terobosan metodologis yang mampu 
mengintegrasikan teori keagamaan dengan konteks aktual generasi 
Z harus selalu dikaji. Olehnya itu, diperlukan beberapa kecakapan 
pendidik untuk memilih suatu model pembelajaran yang tepat, 
baik untuk materi atau pun situasi dan kondisi pembelajaran saat 
itu. Salah satu upaya yang dilakukan dengan menerapkan model 
pembelajaran berbasis pengalaman (Experiental learning). 
Experiential Learning Theory (ELT) yang dikembangkan oleh 
David Kolb sekitar awal tahun 1980-an, yang menekankan pada 
sebuah model pembelajaran yang holistik dalam proses belajar. 
Dalam experiental learning, pengalaman mempunyai peran 
sentral dalam proses belajar. Dalam teori experiential learning, 
belajar merupakan proses dimana pengetahuan diciptakan melalui 



 

59 

transformasi pengalaman (experience) (Widyaningtyas dan Farid, 
2014:241).  

Kolb dalam Nahwiyah menuturkan experiential learning 
merupakan sebuah model holistik dari proses pembelajaran 
dimana manusia belajar, tumbuh dan berkembang. Penyebutan 
istilah experiential learning dilakukan untuk menekankan bahwa 
experience (pengalaman) berperan penting dalam proses 
pembelajaran dan membedakannya dari teori pembelajaran 
lainnya seperti teori pembelajaran kognitif ataupun behaviorisme. 
Experiential Learning merupakan pendekatan yang dipusatkan 
pada peserta didik yang dimulai dengan landasan pemikiran 
bahwa pembelajaran terbaik berasal dari pengalaman (Anggreni, 
2017: 188). Kolb membagi model pembelajaran experiential 
learning terdiri dari empat tahap pembelajaran nyata, yaitu: 
Pengalaman konkret (concrete experience), observasi reflektif 
(reflect observation), konseptualisasi abstrak (abstrak 
conceptualiation), dan eksperimentasi aktif (active experiment). 
Pada experiental learning peserta didik diarahkan agar mampu 
merefleksikan pengalaman, memproses koneksi baru dan berusaha 
untuk menerapkan pengetahuan yang ditransformasikan sehingga 
peserta didik memperoleh makna baru dan dapat diaplikasikan 
pada moment yang tepat. Demikian, jika peserta didik hanya 
berpartisipasi dalam aktvitas pembelajaran bukanlah termasuk 
experiental learning. 

Implementasi experiental learning dalam pembelajaran PAI 
bagi generasi Z dapat dilaksanakan dengan memanfaatkan gaya 
belajar secara audio visual yakni pembelajaran berbasis media 
digital. Penggunaan media (teknologi) audio visual seperti video 
tutorial, animasi, infografis, bahkan platfrom media sosial 
membuka ruang bagi peserta didik untuk mengaitkan materi yang 
dipelajari dengan situasi nyata dalam kehidupan sehari-hari (Urba, 
dkk., 2024: 54), tanpa harus meninggal kecenderungan mereka 
dalam menggunakan teknologi  

Generasi Z cenderung lebih menyukai pembelajaran yang 
interaktif, yang memungkinkan mereka berpartisipasi secara aktif 



 

60 

dalam proses belajar. Mereka tidak hanya ingin mendengarkan, 
tetapi juga ingin terlibat dalam kegiatan yang menstimulasi 
pemikiran kritis dan eksplorasi diri. Misal, pembelajaran PAI 
dengan tema peradaban Islam dapat yang menggunakan visualisasi 
konsep-konsep agama, cerita-cerita Islami, atau animasi yang 
menggambarkan sejarah Islam dengan memanfaatkan VR (Virtual 
Reality), AR (Augmented Reality), atau video dokumenter dari 
platform seperti Youtube, Instragram, dan lainnya, hal ini 
memadukan unsur teknologi digital dan menciptakan pengalaman 
baru bagi peserta didik, meskipun tidak ada interaksi fisik 
langsung, pengalaman visual dan imersif yang ditawarkan oleh 
teknologi ini dapat meningkatkan daya tarik dan pemahaman 
mereka terhadap materi tersebut. 

Tabel 1. Simulasi rancangan pembelajaran Peradaban Islam 
menggunakan model Experiental Learning dengan memadukan 

teknologi digital. 
Tahap 

Experienti
al 

Learning 

Kegiatan 
Pembelajaran 

Media dan 
Teknologi yang 

Digunakan 

Karakteristik 
Gen-Z yang 

Diperhatikan 

1. Concrete 
Experience 
(Pengalama
n Konkret) 

1. Menonton video 
atau dokumenter 

mengenai 
peradaban Islam. 

atau 
2. Simulasi virtual 
peradaban Islam 
untuk membawa 

peserta didik 
menjelajahi situs-
situs bersejarah 

Video animasi 
atau 

dokumenter. 
Menggunakan 
Virtual Reality 

atau Augmented 
Reality yang 

tersedia, 

Gen-Z lebih suka 
pengalaman visual 
dan interaktif yang 
langsung menarik 
perhatian mereka. 

2. Reflective 
Observation 
(Observasi 
Reflektif) 

1. Merenung 
tentang dampak 
peradaban Islam 
dalam kehidupan 

modern. 
2. Menulis refleksi 

Canva untuk 
membuat 
infografis. 

e-Noted untuk 
mendokumentas

i hasil diskusi. 

Gen-Z cenderung 
menganalisis dan 

berdiskusi, 
mencari makna 

dari pengalaman 
yang mereka alami. 



 

61 

atau diskusi 
kelompok. 

3. Abstract 
Conceptuali

zation 
(Konseptua

lisasi 
Abstrak) 

1. Membuat mind 
map atau diagram 
tentang kontribusi 
peradaban Islam. 

2. 
Mengembangkan 

ide atau teori 
berdasarkan 

observasi. 

Coggle untuk 
mind map. 

Google 
Workspace 

untuk 
kolaborasi. 

Gen-Z mudah 
menghubungkan 

ide melalui 
visualisasi yang 

jelas dan 
terstruktur. 

4. Active 
Experiment

ation 
(Eksperime
ntasi Aktif) 

1. Membuat cerita 
pendek, vlog atau 

poster tentang 
kontribusi 

peradaban Islam 
2. Membuat 

unggahan edukatif 
di media sosial 

(Instagram, 
Youtube, dsb) 

untuk 
menyebarkan 

informasi tentang 
peradaban Islam. 

Canva untuk 
mendesain 
infografis 

Aplikasi video 
sederhana. 

Media sosial 
seperti 

Instagram, 
Youtube. 

Gen-Z menyukai 
eksperimen 

berbasis proyek 
dan kolaborasi 
interaktif yang 

memberikan 
mereka 

kesempatan untuk 
berkreasi dan 

berkomunikasi 
secara digital. 

 

Kunci keberhasilan implementasi terletak pada dukungan 
pendidik sebagai fasilitator yang mampu memadukan muatan 
keagamaan dengan teknologi secara kreatif, serta pemilihan tools 
digital yang user-friendly dan sesuai konteks sosial-budaya peserta 
didik. Evaluasi tidak hanya berfokus pada produk akhir, tetapi 
juga pada proses berpikir kritis, kolaborasi, dan internalisasi nilai-
nilai Islam yang tercermin dalam aktivitas harian peserta didik. 
Meski memiliki banyak kelebihan, pendekatan Experiental 
learning bagi generasi Z yang menggunakan perangkat teknologi 
digital ini tentu menghadapi beberapa kelemahan, seperti 
ketergantungan pada infrastruktur digital, potensi gangguan dari 
media sosial, kesengjangan penggunakan teknologi baik pendidik 



 

62 

maupun peserta didik, serta perlunya pelatihan bagi pendidik 
untuk menggunakan alat-alat tersebut tools secara optimal. 
Tantangan terbesar adalah menjaga keseimbangan antara aspek 
edukasi dan hiburan agar pembelajaran tetap berbasis keilmuan 
tanpa kehilangan daya tariknya. Dengan inovasi yang terus 
diperbarui, pendekatan ini diharapkan mampu menjadi solusi 
yang adaptif untuk pendidikan agama di era digital. 
 
Daftar Pustaka 
Anggreni. 2017. Experiental Learning (Pembelajaran Berbasis 

Mengalami). At-Thullab: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah 
Ibtidaiyah. Vol 1 No 2, e-ISSN: 2621-895X. 

Dimock, Michael. 2019. Defining generations: Where Millennials 
end and Generation Z begins. (online) diakses pada laman 
https://www.pewresearch.org/short-
reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-
begins/. 

Tuada, Nisrina Jinan. Raihani, Najwa Putri. 2025. Generasi,  
Tantangan dan Peluang bagi Pendidikan. Cendekia: Jurnal 
Ilmu Sosial, Bahasa dan Pendidikan. Vol 5 No 1, e-ISSN: 
2962-4797. 

Urba, Manjillatul. Ramadhani, Annisa. Afriani, Arikah Putrih. 
Ade Suryanda. 2025. Generasi Z: Apa Gaya Belajar yang Ideal 
di Era Serba Digital. Diajar: Jurnal Pendidikan dan 
Pembelajaran. Vol 3 No 1, e-ISSN: 2810-0417. 

Widyaningtyas, Diva. Farid, M. 2014. Pengaruh Experiental 
Learning Terhadap Kepercayaan Diri dan Kerjasama Tim 
Remaja. Persona: Jurnal Psikologi Indonesia. Vol 3 No 3, e-
ISSN: 2615-5168. 
 
 
 

https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins/
https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/01/17/where-millennials-end-and-generation-z-begins/


 

63 

 

Pendekatan Terintegrasi 
dalam Pembelajaran PAI 

Dea Tara Ningtyas, M.Pd12 
Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung 

 
“Pendekatan Terintegrasi dalam Pembelajaran PAI dapat 

menciptakan pengalaman belajar yang holistik dan 
mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang ajaran Islam 

melalui konteks yang relevan dan aplikatif” 

 
endekatan terintegrasi dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 
merujuk pada metode pengajaran yang menyatukan berbagai 

aspek pendidikan, baik spiritual, moral, sosial, maupun akademis, 
dalam satu rangkaian proses pembelajaran. Dalam pendekatan ini, 
materi ajaran Islam tidak diajarkan secara terpisah, tetapi 
diintegrasikan dengan pelajaran lain, seperti ilmu pengetahuan, 
seni, dan budaya, sehingga siswa dapat memahami dan 
mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam konteks yang lebih luas. 
Pendekatan terintegrasi dalam pengembangan kurikulum pada 
abad 21 dapat memberikan manfaat yang signifikan bagi 
pendidikan. Pendekatan ini dapat membantu siswa untuk 
mengembangkan keterampilan seperti pemecahan masalah, 
berpikir kritis, kerja sama, komunikasi, kreativitas, dan beradaptasi 
dengan cepat pada situasi yang berubah (Atik Puspita Rini et al, 

 
12 Penulis lahir di Lampung, 04 Maret 1994. Penulis merupakan 

Dosen Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung dalam bidang ilmu 
Pendidikan Agama Islam, penulis menyelesaikan gelar Sarjana di UIN 
Raden Intan Lampung (2015) dan menyelesaikan gelar Magister di UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta (20017).  

P 



 

64 

2023: 171-82). Pendekatan integratif dan pendekatan holistik 
memiliki hubungan yang erat, meskipun keduanya memiliki fokus 
yang sedikit berbeda. Pendekatan integratif dapat menggunakan 
prinsip-prinsip holistik untuk menggabungkan metode yang 
berbeda, sehingga membantu menjelaskan keseluruhan kondisi 
seseorang atau suatu sistem. 

Pendidikan holistik integrative dalam perkembangan 
pendidikan menemukan arti sendiri bagi perkembanga 
pendidikan, pendidikan holistik integratif dalam kaitannya 
dengan tren pendidikan saat ini adalah mengaitkan pendidikan 
umum dengan pendidikan agama sehingga tidak ada pemisahan 
antara pelajaran umum dengan pelajaran agama. Pendidikan 
holistik dan integratif adalah pendidikan yang meliputi segala 
aspek yang mencakup seluruh potensi manusia secara seimbang 
dan utuh keterkaitan antara mata pelajaran, unsur pendidikan, 
paradigma dan kegiatan, yang berorientasi untuk kesiapan hidup 
dan akhirat.  

Pendidikan holistik integrative sangat penting untuk 
diterapkan di sekolah karena pendekatan ini berfokus pada 
pengembangan seluruh aspek diri siswa, baik dari segi akademis, 
emosional, sosial, maupun fisik (Siti Fatimah and Sri Sumarni, 
2024:106). Dalam pendidikan konvensional, sering kali penekanan 
hanya diberikan pada prestasi akademis tanpa memperhatikan 
perkembangan aspek lainnya. Padahal, untuk membentuk 
individu yang seimbang dan berkualitas, semua aspek tersebut 
harus dikembangkan secara bersamaan. 

Tujuan dari pembelajaran terintegrasi yang holistik tidak lain 
untuk menciptaan pembelajaran sehingga pemandangan yang 
terkotak-kotak dapat diatasi, lebih lajut pembelajaran seperti ini 
akan membuat peserta didik lebih arif dan bijaksana dalam 
menyikapi masalah dan mampu memahaminya dengan prinsip 
dan konsep yang telah diajarkan (M. Slamet Yahya dan Dede 
Wahyu Setyadi, 2024). Urgensi penerapan pendidikan holistik 
integratif di sekolah menjadi semakin relevan di tengah tantangan 
globalisasi dan perkembangan teknologi yang pesat, yang 



 

65 

menuntut kompetensi lebih dari sekadar kemampuan akademis. 
Salah satu alasan utama mengapa pendidikan holistik integratif 
mendesak untuk diterapkan adalah untuk mempersiapkan siswa 
menghadapi dinamika kehidupan yang kompleks. Dengan 
pendekatan ini, siswa tidak hanya dibekali dengan pengetahuan 
akademis, tetapi juga keterampilan hidup seperti kemampuan 
berkomunikasi, berkolaborasi, berpikir kritis, dan kreatif. 
Pendidikan holistik integratif juga menekankan pentingnya 
kesejahteraan emosional dan mental siswa, yang merupakan aspek 
krusial dalam membentuk individu yang mampu menghadapi 
tekanan serta tantangan hidup.  

Ciri-ciri pendekatan terintegrasi dalam pendidikan, termasuk 
dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), antara lain: 

1. Keterkaitan Antarmateri: Materi ajaran terhubung 
dengan disiplin ilmu lain, menciptakan hubungan yang 
saling memperkaya pemahaman siswa. 

2. Pembelajaran Holistik: Mendorong pengembangan semua 
aspek siswa, termasuk aspek kognitif, afektif, dan 
psikomotor. 

3. Relevansi Konteks: Mengaitkan pembelajaran dengan 
situasi dan tantangan kehidupan nyata, sehingga siswa 
dapat melihat aplikasinya. 

4. Aktivitas Partisipatif: Mendorong keterlibatan aktif siswa 
melalui diskusi, proyek kelompok, dan praktik nyata. 

5. Pendekatan Multidisipliner: Menggunakan berbagai 
metode dan teknik dari berbagai disiplin ilmu untuk 
memperkaya pengalaman belajar. 

6. Pembangunan Karakter: Menekankan pada penanaman 
nilai-nilai moral dan etika yang sesuai dengan ajaran 
agama. 

7. Pembelajaran Berbasis Masalah: Menggunakan masalah 
nyata sebagai bahan ajar untuk melatih siswa dalam 
menerapkan pengetahuan yang diperoleh. 



 

66 

Prinsip-prinsip pendekatan terintegrasi dalam pendidikan, 
termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI), diantaranya meliputi 
interkonektivitas. Interkonektivitas mengakui bahwa berbagai 
disiplin ilmu saling terkait dan dapat saling memperkaya. Materi 
tidak diajarkan secara terpisah, melainkan saling menjelaskan. 
Pendekatan ini menggunakan tema tertentu yang relevan untuk 
menghubungkan berbagai mata pelajaran, di mana semua materi 
ajaran disampaikan dalam konteks tema yang sama (Uslan dan 
Nuriyah, 2018: 63-67). Amie dan Khairunnas menegaskan bahwa 
konsep pendidikan yang diterapkan saat ini terkadang hanya 
berdasarkan pada pendekatan keilmuan tertentu saja. Seperti 
pendekatan psikologi, ekonomi, social yang juga sangat parsial. 
Keadaan ini menyebabkan pendidikan menjadi terfragmentasi, 
mengingat setiap keilmuan cenderung bersifat spesifik, dan 
mengutamakan pendekatannya sendiri. Hal ini berbeda dengan 
pendekatan agama (Islam) yang melihat suatu masalah secara utuh 
sebagai sebuah system yang hidup dan terintegrasi, terrelasi, dan 
terkoneksi. Oleh karena itu, gagasan pendidikan yang bersifat 
Holistik yang berdasarkan pada pendekatan agama penting 
dilakukan. Hal yang demikian terjadi, karena hanya agama (Islam) 
yang memiliki pandangan yang Holistik (Amriah Malili, dkk: 
2022). 

Adapun contoh interkonektivitas dalam pembelajaran 
adalah: 
 
Tema Lingkungan 

PAI: Diskusi mengenai ajaran Islam tentang menjaga 
lingkungan, seperti merawat bumi sebagai amanah. 

Sains: Mempelajari ekosistem dan dampak pencemaran 
terhadap lingkungan. 

Geografi: Mempelajari tentang keberagaman flora dan fauna 
yang ada di lingkungan sekitar. 



 

67 

Proyek: Siswa melakukan kegiatan penghijauan, seperti 
menanam pohon, sambil mendiskusikan ajaran Islam tentang 
menjaga lingkungan 
 
Tema Kesehatan dan Kebersihan 

PAI: Mengajarkan pentingnya menjaga kebersihan sebagai 
bagian dari iman. 

Biologi: Mempelajari tentang kesehatan tubuh dan 
pentingnya pola hidup sehat. 

Keterampilan Hidup: Mengajarkan cara pembuatan 
antiseptik alami atau membiasakan diri dengan perilaku hidup 
bersih. 

Upaya-upaya mengaitkan berbagai disiplin ilmu dan topik 
dalam kegiatan pembelajaran, siswa dapat memahami hubungan 
yang lebih dalam antara materi, sehingga pembelajaran menjadi 
lebih bermakna dan aplikatif. Selain itu pendekatan terintegrasi ini 
juga perlu didukung oleh semua pihak baik lingkungan keluarga, 
sekolah dan Masyarakat untuk mencapai hasil yang optimal (Dea 
Tara Ningtyas, dkk, 2023: 330-335).  

 
Daftar Pustaka 
Malili, Amriah., Hasbian Setiawati, Yanti., and Primarnie, Amie., 

2022. Implementasi Pendidikan Holistik Islami Pada 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di Sekolah Dasar 
Muhammadiyah Bojong Gede Bogor, Jurnal Dirosah 
Islamiyah 5, no. 1: 95–121, 
https://doi.org/10.47467/jdi.v5i1.1763. 

Puspita Rini, Atik et al. 2023. Pendekatan Terintegrasi Dalam 
Pengembangan Kurikulum Abad 21, Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Holistik (JIPH) 2, no. 2: 171–82, 
https://doi.org/10.55927/jiph.v2i2.3942. 

https://doi.org/10.47467/jdi.v5i1.1763
https://doi.org/10.55927/jiph.v2i2.3942


 

68 

Tara Ningtyas, Dea., Amrin Hakim, M., Septiana Rachman, Evy. 
2023. Upaya Guru Pendidikan Agama Islam dalam Membina 
Akhlak Siswa Broken Home, Attractive : Innovative 
Education Journal Vol. 5 No. 1, ISSN : 2685-6085 

Slamet Yahya, M dan Wahyu Setyadi, Dede. 2024. Pendekatan 
Holistik Integratif Dalam Pembelajaran PAI, Pendas: Jurnal 
Ilmiah Pendidikan Dasar 09, no. 2  

Fatimah, Siti and Sumarni, Siti. 2024. A Holistic Approach To 
Islamic Basic Education: Synthesizing the Development of 
Students’ Potential From Intellectual, Spiritual and 
Emotional Aspects, Pionir: Jurnal Pendidikan 13, no. 2: 106,  

Uslan dan Nuriyah. 2018. Model Student Centered Learning ( Scl 
) Di Sekolah Dasar ( Sd )” 3, no. 1 : 63–67. 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BAB II 

Peran Pendidikan Agama 
Islam dalam Membentuk 
Karakter Generasi Emas 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

70 

 

Strategi Variatif dalam Pembelajaran PAI 
di Sekolah Menengah Pertama 

Dr. Aisyah Maawiyah, M.Ag13 
UIN Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe 

 
“Strategi Variatif merupakan serangkaian rencana dan 

taktik guru dalam proses pembelajaran dengan mengunakan 
beberapa strategi, sehingga tercapai tujuan pembelajaran, 

baik ranah afektif, kognitif dan psykomorik” 

 
embelajaran merupakan proses belajar mengajar, 
membimbing, mendidik dan mengarahkan siswa (peserta 

didik) kearah kedewasaan, baik ranah sikap, pengetahuan maupun 
ketrampilan yang dilaksanakan untuk mencapai tujuan yang ingin 
diharapkan, sehingga pembelajaran menjadi lebih bermakna. 
Mengajar adalah proses membimbing dan kegiatan belajar, bahwa 
kegiatan belajar mengajar lebih bermakna, apabila terjadi interaksi 
antara guru dan siswa dalam proses pembelajaran (Mayasari & 
Arifudin, 2023). Justru itu, sangat penting bagi setiap pendidik, 
untuk memahami penggunaan strategi yang tepat dan relevan 
dengan materi dalam proses pembelajaran, supaya dalam proses 

 
13 Penulis Lahir di Mon Geudong Lhokseumawe, 10 Agustus 1964, 

adalah Dosen pada Program Studi Pendidikan Agama Islam Fakultas 
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan dan Pascasarjana UIN Sultanah 
Nahrasiyah Lhokseumawem Menyelesaikan Studi S1 pada Jurusan 
Tadris di Fakultas Tarbiyah tahun 1988, menyelesaikan S2 pada Program 
Studi Dirasah Islamiyah, Pada IAIN Ar- Raniry Banda Aceh tahun 2008, 
dan menyelesaikan S3 pada Prodi Pendidikan Agama Islam UIN Ar- 
Raniry tahun 2017. 

P 



 

71 

mendidik, bimbingan di lingkungan belajar, sehingga peserta didik 
dapat memahami materi yang dijelaskan oleh guru. Penggunaan 
Strategi yang tepat, menjadi salah satu faktor penting dalam proses 
pembelajaran (Winda et al., 2021) 

Strategi pembelajaran merupakan cara yang digunakan untuk 
mengimplementasikan rencana yang telah disusun ke dalam 
bentuk kegiatan nyata sehingga tujuan pembelajaran dapat dicapai 
(Adawiyah et al., 2021). Mengajar yang efektif merupakan proses 
mengajar yang sangat bergantung pada pemilihan dan penggunaan 
metode pembelajaran (Samsinar, 2019). Secara umum strategi 
pembelajaran, pada dasarnya mencakup empat hal utama, yaitu 1) 
penetapan tujuan pengajaran khusus, yaitu gambaran dari 
perubahan tingkah laku dan kepribadian peserta didik yang 
diharapkan, 2) pemilihan sistem pendekatan belajar mengajar yang 
dianggap paling efektif untuk mencapai tujuan, 3) pemilihan dan 
penetapan prosedur, metode dan tehnik belajar mengajar yang 
tepat yang dapat dijadikan pegangan dalam melaksanakan kegiatan 
pengajaran dan, 4) penetapan kriteria keberhasilan proses belajar 
mengajar sebagai pegangan dalam mengadakan evaluasi belajar 
mengajar (Anissatul Mufarokah, 2013:32). Penggunaan strategi 
yang bervariatif seperti contectual teaching learning, inquiry, 
problem solving dan active learning menjadi sebuah solusi dalm 
pembelajaran PAI di Sekolah Menengah Pertama, agar 
penyampaian materi akan lebih mudah disampaikan oleh guru. 
Maka dengan menggunakan strategi yang bervariatif tersebut 
dalam pembelajaran, sehingga tujuan pembelajaran dapat tercapai 
dengan sempurna, baik ranah afektif, kognitif maupun 
psykomotorik.  

Terkait hal tersebut, guru di Sekolah Menengah Pertama, 
seharusnya menggunakan strategi variativ dalam proses 
pembelajaran PAI, sehingga dalam proses pembelajaran PAI dapat 
membangkitkan daya nalar siswa, kreatif dan termotivasi belajar. 
Metode merupakan salah satu strategi atau cara yang digunakan 
oleh guru dalam proses pembelajaran yang hendak dicapai, 
semakin tepat metode yang digunakan oleh seorang guru maka 



 

72 

pembelajaran akan semakin baik (Cikka & Iksan Kahar, 2021). 
Untuk mencapai hal tersebut maka seorang guru seharusnya 
berusaha mengurangi metode ceramah dan mulai 
mengembangkan metode lain yang melibatkan siswa secara aktif. 
Dalam proses pembelajaran guru harus selalu mencari cara baru 
untuk menyesuaikan dengan situasi yang dihadapi. Metode variasi 
digunakan dalam kegiatan pembelajaran adalah perubahan dalam 
kegitan bertujuan untuk meningkatkan motivasi peserta didk serta 
mengurangi kejenuhan dan kebosanan (Juliantika et al., 2023) 

Melalui metode bervariasi diharapkan dapat mempengaruhi 
prestasi siswa dan merangsang siswa untuk bertanya, sehingga 
keterlibatannya dalam proses pembelajaran membuat siswa 
berpartisipasi secara langsung sesuai dengan materi yang sedang 
diajarkan oleh guru. Strategi variatif adalah suatu cara (thariqah) 
atau usaha yang dilakukan guru secara bervariasi dalam 
pembelajaran untuk menghasilkan pembelajaran yang berkualitas. 
Maka seharusnya guru menggunakan Strategi yang bervariatif 
dalam pembelajaran.Terkait hal tersebut, guru bidang studi PAI, 
seharusnya menggunakan metode yang bervariativ dalam setiap 
pertemuan misalnya metode ceramah, tanya jawab, diskusi dan 
demontrasi, sehingga pemebelajaran berlangsung secara aktif dan 
siswa sangat kreatif, baik dalam bertanya dan menjawab 
pertanyaan guru, dan siswa mudah memahahi materi pelajaran 
yang disampaikan guru. Maka dalam hal guru bidang studi PAI di 
Sekolah menengah Pertama sudah menggunakan metode yang 
bervariasi, sehingga siswa akan lebih cepat mengerti tentang 
materi, misalnya guru menggunakan metode ceramah, tanya 
jawab, metode demontrasi dan metode pemecahan masalah, 
sehingga pembelajaran berlangsung secara aktif dan kreatif. Maka 
dalam hal ini, guru seharusnya menggunakan strategi yang 
bervariasi dalam pembelajaran PAI, misalnya menggunakan 
Strategi CTL, berbasis temuan (discovery leraning),. berbasis 
masalah (problem based learning) dan pembelajaran berbasis 
proyek (project based learning).  



 

73 

Justru itu materi yang disampaikan kepada peserta didik 
dapat memahaminya, sehingga dapat diaplikasi dalam 
kehidupannya. Misalnya pada materi puasa, zakat fitrah dan maal 
dan lain-lain. Maka metode yang digunakan secara bervariasi, 
misalnya metode tanya jawab, ceramah, diskusi, berbasis temuan 
(discovery leraning), berbasis proyek (project based learning), maka 
pembelajaran berlangsung dengan aktif dan kreatif, sehingga 
tercapai tujuan yang diharapkan, juga sesuai dengan kurikulum 
merdeka. Dalam hal ini, kurikulum merdeka, sangat 
mengutamakan ranah sikap (Afektif) yang diaplikasikan dengan 
cara integrative, juga ranah kognitif dan ranah psikomorik. Oleh 
karena itu, seorang guru seharusnya menggunakan strategi yang 
bervariasi dan juga relevan dengan materi pembelajaran PAI, agar 
yang disampaikan kepada siswa mencapai hasil yang maksimal. 
Maka dalam hal ini, materi agama pendidikan Islam melibatkan 
seluruh jiwa raga peseerta didik, maka keasadaran beribadah 
meliputi ranah afektif, kognitif dan motorik, Keterlibatan fungsi 
ranah afektif terlihat dalam pengalaman kepada Allah, rasa 
keagamaan dan rasa kerinduan kepada Allah. Maka dalam hal ini, 
aspek kognitif nampak pada keimanan dan kepercayaan kepada 
Allah Swt, sedangkan ranah motorik nampak pada perbuatan dan 
gerakan tingkah laku siswa pada aspek keagamaan.    

 
Daftar Pustaka 
Adawiyah, F., Tinggi, S., Tarbiyah, I., & Diniyyah, A.-A. (2021). 

Variasi Metode Mengajar Guru Dalam Mengatasi 
Kejenuhan Siswa Di Sekolah Menengah Pertama. 2(1). 
https://e-journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis 

Cikka, H., & Iksan Kahar, M. (2021). Strategi Guru Dalam 
Meningkatkan Interaksi Dan Minat Belajar Terhadap 
Keberhasilan Peserta Didik Dalam Menghadapi 
Pembelajaran Tatap Muka Di Masa Pandemi Covid 19. 
4(2), 9–18. 

https://e-journal.upr.ac.id/index.php/parislangkis


 

74 

Juliantika, J., Rohmah, H. N., Putri N, S. R., & Al Munawaroh, S. 
Z. (2023). Urgensi Penguasaan Penerapan Variasi dalam 
Pembelajaran untuk Menumbuhkan Motivasi Belajar Siswa 
Sekolah Dasar. Journal on Education, 5(2), 1718–1726.  

Mayasari, A., & Arifudin, O. (2023). Penerapan Model 
Pembelajaran Nilai Melalui Pendidikan Agama Islam Dalam 
Membentuk Karakter Siswa. In Antologi Kajian 
Multidisiplin Ilmu (Al-Kamil) (Vol. 1, Issue 1). 

Musri, N. A., & Adiyono, A. (2023). Kompetensi Guru Mata 
Pelajaran Fiqih dalam Meningkatkan Keunikan Belajar. 
Jurnal Ilmu Manajemen Dan Pendidikan (JIMPIAN), 3(1), 
33–42.  

Saleh, M. (2013). Strategi Pembelajaran Fiqh Dengan Problem-
Based Learning. Jurnal Ilmiah Didaktika, 14 (1), 190–220.  

Samsinar. (2019). Urgensi Learning Resources (Sumber Belajar) 
Dalam Meningkatkan Kualitas Pembelajaran. 
Didaktika:JurnalKependidikan, Fakultas TarbiyahIAIN 
Bone, Vol.13, No. 2, Desember, Vol.13(No. 2). 

 Winda, Singgarani, A., Arifin, Z., & Fathurrohman, N. (2021). 
Implementasi Metode Wafa pada Pembelajaran Tahsin Al-
Qur’an. In Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 8, Issue 2) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

75 

 

Etika Akademik dalam 
Membangun Bangsa yang Lebih Baik 

Dr. Maulida, M.Ed14 
Institut Agama Islam Negeri Takengon 

 
“Etika akademik sangat penting untuk menentukan kualitas 
keilmuan seseorang sehingga etika akademik penting untuk 

membangun bangsa yang lebih baik” 

 
tika adalah ilmu tentang apa yang baik dan apa yang buruk, 
tentang hak dan kewajiban moral (akhlak). Akademik 

berkaitan dengan ilmiah atau ilmu pengetahuan. Ilmu merupakan 
segala bentuk pengetahuan yang dimiliki seseorang yang berguna 
bagi manusia dalam kehidupannya untuk masa sekarang dan masa 
mendatang. Ilmu adalah pengetahuan tentang suatu bidang yang 
disusun secara bersistem menurut metode tertentu; Kepandaian 
atau pengetahuan tersebut bisa dalam bidang pengetahuan lahir, 
bathin, duniawi, maupun akhirat. Seseorang yang mempunyai 
ilmu harus sudah seharusnya mempunyai etika atau moral (akhlak) 
yang baik pula, supaya ilmunya tersebut bisa bermanfaat bagi 
orang lain dan menjadi berkah. Semakin cerdas seseorang maka 
harus semakin baiklah perbuatannya dan semakin harus 

 
14 Penulis lahir di Aceh Tengah, 1 Maret 1985, merupakan Dosen 

di Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah IAIN 
Takengon, menyelesaikan studi S1 di Jurusan Tarbiyah STAI Gajah 
Putih Takengon tahun 2007, menyelesaikan S2 di Universiti Pendidikan 
Sultan Idris Malaysia Prodi Pengurusan dan Perkembangan Kurikulum 
tahun 2010, dan menyelesaikan S3 Prodi Pendidikan Islam Pascasarjana 
UIN Sumatera Utara Medan tahun 2022.  

E 



 

76 

bertanggungjawab, berbudi pekerti, bermoral, berakhlak mulia 
terhadap ilmu yang dimilikinya, karena ilmunya tersebut akan 
dipertanggungjawabkan dihadapan Allah Swt., nantinya. Saat ini 
hal semacam itu sudah mulai memudar. Orang yang berilmu 
belum tentu mempunyai etika (akhlak) yang baik. Hal ini ditandai 
dengan banyaknya jumlah kasus pelanggaran etika akademis yang 
cenderung meningkat dari waktu ke waktu. 

Ilmu bukan lagi sarana yang membantu manusia mencapai 
tujuan hidupnya, namun juga menciptakan tujuan hidup itu 
sendiri. Manusia sering dihadapkan dengan situasi yang tidak 
bersifat manusiawi, terpenjara dalam kisi-kisi teknologi, yang 
merampas kemanusiaan dan kebahagiaannya. Maka, ilmu harus 
berlandaskan asas-asas moral. Tahap tertinggi dalam kebudayaan 
moral manusia adalah ketika menyadari bahwa seharusnya 
mengontrol pikiran sendiri. Ilmu secara moral harus ditujukan 
untuk kebaikan manusia tanpa merendahkan martabat atau 
mengubah hakikat kemanusiaan (Suriasumantri, 2009: 229-235). 

Faktor-faktor sosial yang telah mendorong seseorang dalam 
mengabaikan etika akademik. 

1. Lemahnya moral (akhlak) 
Etika akademis seharusnya diterapkan secara baik dalam 

berbagai kegiatan bersifat akademisi maupun dari berbagai 
unsur kegiatan berkaitan dengan dunia lembaga pendidikan 
baik di sekolah, madrasah maupun perguruan tinggi. Dalam 
menerapkan etika akademis berarti seseorang harus mentaati 
nilai moral sosial budaya yang telah disepakati bersama. Etika 
sangat penting untuk menentukan kualitas keilmuan 
seseorang. Etika (akhlak) ini berkaitan dengan ibadah atau 
akhlak kepada Allah Swt., akhlak kepada Nabi dan Rasul, 
akhlak kepada makhluk ciptaan Allah Swt. Lemahnya moral 
(akhlak) seseorang akan menyebabkan ia mengabaikan etika 
akademik. Etika (adab) sebagai pengetahuan yang 
menghindarkan seseorang dari segala macam kesalahan (Hasan 
Asari, 2017:81). Seseorang yang tidak mempunyai etika (adab) 



 

77 

maka ia akan mudah melakukan hal-hal yang tidak baik atau 
salah. Tanpa landasan moral maka ilmuan mudah sekali 
tergelincir dalam melakukan prostitusi intelektual.  
2. Ekonomi (kebutuhan) 

Orang yang berilmu memanfaatkan ilmunya untuk 
kebutuhan hidupnya sehari-hari. Terkadang seseorang 
mengabaikan etika akademis dalam memenuhi hal tersebut. 
Tuntutan kebutuhan ekonomi yang semakin meningkat 
sehingga ia malu jika tidak bisa memenuhi kebutuhan itu 
semua. Terkadang manusia tidak mempertimbangkan apakah 
dalam memenuhi kebutuhan tersebut sumbernya halal atau 
tidak. Era globalisasi mempengaruhi budaya material, 
individual dan hedonis yang akan mempengaruhi pola hidup 
dan perilaku masyarakat. Budaya material terjadi karena 
kebutuhan hidup semakin meningkat, jadi seseorang bergaya 
hidup konsumtif. Budaya individualis, ditandai dengan 
semakin meningkatnya pemuasan ego manusia, kurang 
perhatian antara individu dengan individu lain, terjadinya 
kemiskinan dan kebodohan. Budaya hedonisme, adalah 
keinginan untuk mencapai kenikmatan hidup meningkat 
(Daulay, 2016: 182-183). Padahal seharusnya seseorang itu 
harus malu jika dalam memenuhi kebutuhan hidupnya 
melakukan hal-hal yang melanggar aturan, etika dan berbuat 
tidak baik. Malu merupakan tanda keimanan seseorang dan 
sifat mulia yang perlu dimiliki seseorang dalam berbuat tidak 
baik. Malu membuat kemungkaran, tindakan yang tidak 
disukai oleh Allah Swt., Malu akan membawa seseorang 
kepada sifat sopan santun, malu melakukan hal-hal yang 
mengakibatkan aib bagi dirinya, keluarganya dan orang lain 
(Nizar, dkk., 2019: 144). 
3. Psikologi 

Jiwa seseorang yang lemah atau tidak stabil menyebabkan 
seseorang mengabaikan etika akademik. Kurangnya kesadaran 
dalam diri seseorang untuk mengontrol jiwa dan hati 



 

78 

nuraninya untuk tidak berbuat hal-hal yang tidak baik. 
Psikologi adalah ilmu pengetahuan berkaitan dengan 
kehidupan mental, seperti pikiran, persepsi, kemauan, 
perhatian, ingatan dan intelegensi. Psikologi studi tentang 
jiwa (psyche), kesadaran dan proses mental berkaitan dengan 
jiwa (Abuddin Nata, 2018: 10). Psikologi penting dalam 
memberikan pencerahan pikiran manusia dan memperkaya 
jiwa masyarakat karena berkaitan dengan jiwa atau hati nurani 
(qalbu) seseorang. Jika jiwa atau hati nurani (qalbu) ini 
dibersihkan dari segala dosa dan maksiat, dan senantiasa 
berzikir kepada Allah Swt., maka akan dapat menerima ilmu 
pengetahuan dengan baik dan bisa memanfaatkannya dengan 
baik, sehingga terhindar dari pelanggaran etika akademis. 
4. Sosial 

Seseorang cenderung ingin dihargai oleh orang lain atau 
masyarakat di sekitarnya. Seseorang cenderung mengagungkan 
gelar formal akademiknya. Jika seseorang mempunyai gelar 
akademik formal yang tinggi, maka ia akan dihargai, 
dihormati, dan disegani oleh orang lain dalam masyarakat. 
Begitu juga sebaliknya jika seseorang tidak punya gelar 
akademik, maka dalam masyarakat ia tidak dihargai oleh orang 
lain. Padahal belum tentu orang yang punya gelar itu lebih 
baik dari orang yang tidak punya gelar. Padahal gelar, 
pekerjaan, dan penghasilan itu tidak bisa menentukan 
kebahagiaan seseorang. Terkadang seseorang tidak mau 
dipermalukan oleh orang lain, sehingga ia tidak sabar, tidak 
kuat dan mudah tergoda kemudian mengambil jalan pintas 
untuk melakukan hal yang tidak baik, supaya ia dihargai oleh 
orang lain. Sehingga terjadilah pelanggaran etika akademik 
karena faktor lingkungan sosial dan lemahnya akhlak dalam 
diri seseorang. 
Akibat-akibat yang ditimbulkan dari lemahnya etika 

akademik terhadap pembangunan bangsa yaitu (1) Adanya plagiasi 
dalam karya ilmiah, baik dalam pembuatan skripsi, tesis, disertasi, 
dan jurnal-jurnal ilmiah. (2) Adanya gratifikasi. Gratifikasi ini 



 

79 

terjadi dalam dunia kerja jika seseorang menjadi pimpinan. 
Gratifikasi dalam penerimaan pegawai, gratifikasi saat lebaran. (3) 
Munculnya kebohongan, kecurangan, penipuan, pencurian, dan 
lain sebagainya dalam kehidupan sosial, ekonomi, dan pendidikan. 
(4) Kaburnya nilai-nilai etika, moral dan akhlak dalam kehidupan 
masyarakat karena tidak mengindahkan nilai-nilai agama Islam 
yang sesuai dengan Al- Qur’an dan Hadis, tidak mengindahkan 
nilai kerja keras, dan nilai kejujuran. (5) Tidak adanya rasa malu 
dalam diri seseorang untuk mengerjakan perbuatan yang tidak 
baik, seperti pelanggaran etika akademis. (6) Melemahnya budaya 
dan moral individu atau seseorang mengakibatkan melemahnya 
moral dan budaya bangsa dalam menghadapi era globalisasi. (7) 
Sumber Daya Manusia yang tidak berkualitas sehingga tidak 
mampu bersaing dengan yang lain. 

Langkah-langkah kongkrit dalam mencegah pelanggaran 
etika akademik dalam membangun bangsa yang lebih baik bisa 
dilakukan melalui: 1) Membangun kesadaran diri sendiri, 
keluarga, dan masyarkat. Hal ini dilakukan dengan cara 
meningkatkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah Swt., 
membiasakan diri dengan sifat-sifat terpuji dan menjauhkan diri 
dari sifat-sifat yang buruk, menjaga jiwa dan hati nurani agar 
selalu tenang dengan cara selalu melaksanakan shalat wajib 
maupun sunah, berzikir, membaca Al-Qur’an, bersedekah, 
bersikap jujur, mempunyai rasa malu, mendisiplinkan diri dengan 
hal yang baik, melaksanakan perintah Allah Swt., dan menjauhi 
larangan-Nya. (2) Membangun sikap ilmiah. Menumbuhkan 
semangat ilmiah dalam aktivitas sehari-hari. Mengedepankan etika 
akademis (nilai-nilai agama, kerja keras, kejujuran, rasa malu, 
akhlakul karimah, etika) dalam dunia keilmuan. (3) Pendidikan 
moral berbasis akhlakul karimah. Pendidikan akhlakul karimah 
dimulai dari lingkungan keluarga, sekolah/madrasah dan 
masyarakat. Pendidikan moral (akhlak) harus sesuai dengan Al-
Qur’an dan Hadis. Setiap orang harus didik untuk berakhlak baik, 
dan melaksanakan perintah Allah Swt., serta menjauhi larangan-
Nya. Orang tua menjadi panutan bagi anak-anaknya, guru menjadi 



 

80 

suri tauladan bagi peserta didiknya, dan para pemimpin menjadi 
pemimpin yang baik bagi bawahannya. (4) Membangun Sumber 
Daya Manusia yang Tangguh dilakukan melalui peningkatan 
kompetensi SDM. (5) Adanya perpustakaan yang mempunyai 
banyak referensi baik buku, jurnal, e-book, e-jurnal untuk 
kebutuhan ilmiah, sehingga seseorang bisa dengan mudah 
mengaksesnya. 

 
Daftar Pustaka 
Abuddin Nata, 2018. Psikologi Pendidikan Islam, Depok: 

RajaGrafindo Persada. 
Haidar Putra Daulay, 2016. Pertumbuhan dan Perkembangan 

Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia, Medan: 
Perdana Publishing. 

Hasan Asari, 2017. Menguak Sejarah Mencari Ibrah: Risalah 
Sejarah Sosial-Intelektual Muslim Klasik, Medan: Perdana 
Publishing. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. 2018. Edisi Kelima, Jakarta: Badan 
Pengembangan dan Pembinaan Bahasa Kementerian 
Pendidikan dan Kebudayaan. 

Jujun S. Suriasumantri, 2009. Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar 
Populer, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan. 

Samsul Nizar & Zainal Effendi Hasibuan,2019. Kepemimpinan 
Pendidikan dalam Perspektif Hadis: Telaah Historis 
Filosofis, Jakarta Timur: Prenadamedia Grup 
 

 
 
 
 
 



 

81 

 

Integrasi Nilai-Nilai Aswaja dalam 
Kurikulum PAI Membangun 

Moderasi Beragama Sejak Dini 

Dr. Siyono, M.Pd.I15 
Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan (FTIK) 

Universitas Islam Negeri (UIN) Salatiga 
 

“Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam 
pembentukan karakter religius yang toleran dan terbuka terhadap 
keberagaman. Melalui kurikulum PAI, peserta didik tidak hanya 
mengajarkan tentang rukun iman dan rukun Islam, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan sosial, 
serta sikap saling menghargai antarumat beragama” 

 
ndonesia merupakan negara dengan tingkat keberagaman yang 
sangat tinggi, baik dari aspek agama, suku, budaya, maupun 

bahasa. Keberagaman ini menjadi kekayaan sekaligus tantangan 
dalam mewujudkan kehidupan sosial yang harmonis. Dalam 
konteks ini, moderasi beragama menjadi salah satu pilar utama 
untuk menjaga stabilitas dan kerukunan antarumat beragam. 
Moderasi beragama tidak dimaknai sebagai bentuk kompromi 

 
15 Penulis lahir di Kabupaten Semarang, bulan Juli 1986, penulis 

merupakan Dosen UIN Salatiga khususnya Dosen Pendidikan Agama 
Islam, penulis telah menyelesaikan S1 PAI di STAIN SALATIGA 
(2013), sedangkan gelar Magister S2 Pendidikan Agama Islam 
diselesaikan di IAIN SALATIGA (2016), dan Doktor (S3) Pendidikan 
Agama Islam di Universitas Muhamadiyah surakarta (UMS) 2023. Selain 
mengajar di kampus juga aktif menjadi Kepala TPQ dan MADIN 
Tarbiyatul Aulad Ds. Ngadikerso Kec. Sumowono Kab.Semarang. 

I 



 

82 

terhadap ajaran agama, melainkan sebagai pendekatan beragama 
yang seimbang—tidak ekstrem kanan maupun ekstrem kiri—serta 
menjunjung tinggi nilai toleransi, keadilan, dan kemanusiaan 
dalam kehidupan bermasyarakat (Hasanah, 2021). 

Namun, kenyataannya sosial menunjukkan adanya 
peningkatan gejala yang tidak dapat ditoleransi, khususnya di 
kalangan generasi muda. Fenomena ini muncul dalam berbagai 
bentuk, mulai dari kebencian di media sosial hingga penolakan 
terhadap perbedaan keyakinan atau pandangan keagamaan. 
Kecenderungan ini menandakan lemahnya pemahaman 
keagamaan yang inklusif dan moderat di kalangan pelajar. Oleh 
karena itu, dunia pendidikan—khususnya Pendidikan Agama 
Islam (PAI) —memiliki tanggung jawab besar dalam memberikan 
pemahaman keagamaan yang tidak hanya bersifat normatif-
doktrinal, tetapi juga kontekstual dan humanis (Nasrullah & 
Hasan, 2020). 

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam 
pembentukan karakter religius yang toleran dan terbuka terhadap 
keberagaman. Melalui kurikulum PAI, peserta didik tidak hanya 
mengajarkan tentang rukun iman dan rukun Islam, tetapi juga 
menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan sosial, serta sikap 
saling menghargai antarumat beragama. Hal ini selaras dengan 
kebijakan Kementerian Agama RI yang menekankan pentingnya 
moderasi beragama sebagai program prioritas nasional di bidang 
pendidikan keagamaan (Kemenag RI, 2019; Lathif & Widodo, 
2022). Dengan pendekatan yang tepat, PAI mampu menjadi media 
yang efektif untuk membangun paradigma keagamaan yang 
moderat sejak usia dini. 

Dalam konteks Islam Indonesia, nilai-nilai Ahlussunnah wal 
Jamaah (Aswaja) telah lama menjadi fondasi utama dalam 
membentuk wajah Islam yang damai, toleran, dan moderat. 
Aswaja sebagai manhaj berpikir menekankan prinsip 
keseimbangan (tawassuth), keadilan ('adl), toleransi (tasamuh), 
dan musyawarah (syura). Nilai-nilai tersebut tidak hanya relevan 
secara teologis, tetapi juga memiliki makna pedagogis dalam 



 

83 

pengembangan kurikulum PAI yang responsif terhadap isu-isu 
kebangsaan dan keberagaman. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai 
Aswaja ke dalam kurikulum PAI menjadi langkah strategi dalam 
memperkuat moderasi beragama sebagai bagian dari karakter 
bangsa Indonesia yang majemuk (Syamsuri, 2020). 

 
Identifikasi Nilai Aswaja yang Relevan dengan Moderasi 
Beragama 

Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) yang relevan 
dengan prinsip moderasi beragama mencakup sikap tasamuh 
(toleransi terhadap perbedaan), tawazun (keseimbangan antara 
hak dan kewajiban), ta'adul (keadilan dalam menerapkan), serta 
musyawarah sebagai bentuk penyelesaian masalah secara kolektif 
dan damai.  

Dalam konteks pendidikan, nilai-nilai ini sangat penting 
untuk ditanamkan agar peserta didik memiliki pandangan 
keagamaan yang inklusif dan mampu hidup berdampingan dengan 
orang-orang yang berbeda keyakinan. Aswaja, sebagai manhaj 
pemikiran keagamaan yang berkembang di Indonesia, sangat 
cocok dijadikan dasar dalam mengembangkan karakter moderat 
karena memadukan antara teks (nash) dan kenyataan sosial secara 
proporsional (Yaqin, 2019; Al-Munawwir, 2021). Dengan 
demikian, nilai-nilai Aswaja menjadi fondasi penting dalam 
memperkuat pemahaman keagamaan yang tidak ekstrem serta 
mampu mendorong terciptanya keharmonisan sosial di tengah 
keberagaman masyarakat Indonesia. 
 
Model Integrasi Nilai Aswaja dalam Kurikulum PAI 

Model integrasi nilai-nilai Aswaja dalam kurikulum 
Pendidikan Agama Islam (PAI) dapat dilakukan melalui 
penyesuaian materi ajar yang bersifat terbuka, tidak eksklusif, serta 
mencerminkan realitas keberagaman sosial, disertai strategi 
pembelajaran partisipatif dan kontekstual yang tekanan dialog, 
kerja sama, dan sikap saling menghormati. Penguatan karakter 



 

84 

berbasis Aswaja ini tidak hanya diterapkan dalam materi akidah 
dan fiqh, tetapi juga dalam akhlak, sejarah Islam, dan praktik 
keagamaan, yang keseluruhannya diarahkan untuk membentuk 
siswa yang moderat dalam cara berpikir dan bertindak.  

Dalam pelaksanaannya, guru berperan sebagai fasilitator yang 
menanamkan nilai-nilai tersebut melalui metode reflektif, studi 
kasus, dan keteladanan. Menurut Sholeh (2022), penerapan 
pendekatan integratif ini efektif mendorong pembentukan 
karakter peserta didik yang toleran, adil, dan inklusif terhadap 
keragaman. Oleh karena itu, desain kurikulum PAI perlu 
dirumuskan dengan orientasi pada moderasi beragama melalui 
internalisasi nilai-nilai Aswaja. 
 
Implementasi: Dampak dan Tantangan 

Implementasi nilai-nilai Aswaja dalam pembelajaran PAI 
memberikan dampak positif terhadap sikap keberagamaan peserta 
didik, di mana mereka mulai menunjukkan penerimaan terhadap 
perbedaan, keterbukaan dalam berdialog, serta kecenderungan 
untuk menyelesaikan konflik secara damai. Meski demikian, 
tantangan masih dirasakan, terutama dari sisi pendidik yang belum 
sepenuhnya memahami esensi nilai-nilai Aswaja dan bagaimana 
mengintegrasikannya secara sistematis dalam proses pembelajaran. 
Selain itu, faktor eksternal seperti pengaruh media sosial, 
lingkungan masyarakat yang intoleran, serta arus informasi digital 
yang tidak terverifikasi menjadi hambatan signifikan dalam 
menanamkan nilai-nilai keagamaan yang moderat kepada peserta 
didik.  

Seperti dijelaskan oleh Muttaqin (2020), moderasi yang 
beragam memerlukan dukungan ekosistem pendidikan yang 
kondusif, baik dari sisi kurikulum, tenaga pendidik, maupun 
lingkungan sekolah dan masyarakat. Oleh karena itu, keberhasilan 
internalisasi nilai Aswaja dalam PAI memerlukan upaya 
kolaboratif antara sekolah, guru, orang tua, dan pemangku 
kebijakan pendidikan. 



 

85 

 
Nilai-nilai Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) terbukti sangat 

relevan dalam membangun sikap moderat sejak dini karena 
mengajarkan prinsip-prinsip tasamuh (toleransi), tawazun 
(keseimbangan), ta'adul (keadilan), dan musyawarah yang sesuai 
dengan karakter masyarakat Indonesia yang majemuk. Penerapan 
nilai-nilai ini sejak usia sekolah dapat membentuk pola pikir 
keagamaan yang terbuka, tidak ekstrem, dan responsif terhadap 
perbedaan, sehingga mendukung terciptanya kerukunan 
antarumat beragama dan memperkuat identitas kebangsaan yang 
inklusif.  

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) perlu didesain 
secara sistematis agar nilai-nilai Aswaja dapat terinternalisasi 
dengan baik dalam diri peserta didik, tidak hanya dalam aspek 
kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik. Perencanaan 
kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai moderat dalam 
seluruh komponen pembelajaran–mulai dari tujuan, materi, 
metode, hingga evaluasi–akan memungkinkan peserta didik 
mengalami proses pembelajaran yang utuh, kontekstual, dan 
bermakna dalam kehidupan sehari-hari. 

 
Daftar Pustaka 
Hasanah, U. (2021). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam: 

Sebuah Pendekatan Multikultural.  Jurnal Pendidikan 
Islam,  10(2), 123-138. [SINTA 1] 

Nasrullah, R., & Hasan, M. (2020). Peran Pendidikan Islam dalam 
melawan Radikalisme di Kalangan Remaja.  Tadrib: Jurnal 
Pendidikan Agama Islam,  9(1), 45–60. [SINTA 1] 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Peta Jalan 
Moderasi Beragama 2020–2024.  Jakarta: Kemenag RI. 

Lathif, A., & Widodo, H. (2022). Implementasi Moderasi 
Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Islam.  Al-Tahrir: 
Jurnal Pemikiran Islam,  22(1), 67–86. [SINTA 1] 



 

86 

Syamsuri, A. (2020). Nilai-Nilai Aswaja dalam Pendidikan Islam: 
Dasar Penguatan Moderasi Beragama.  MIQOT: Jurnal Ilmu-
ilmu Keislaman,  44(1), 89–104. [SINTA 1] 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

87 

 

Urgensi Pendidikan Akidah dalam 
Membentuk Karakter Muslim yang Kokoh 

Dr. Syahrul Holid, M.Pd.I16 
Institut Syekh Abdul Halim Hasan Binjai 

 
“Pendidikan akidah merupakan fondasi utama dalam pembentukan 

karakter Muslim yang unggul secara spritual dan intelektual” 

 
endidikan akidah merupakan unsur paling fundamental dalam 
pembentukan kepribadian seorang Muslim. Akidah bukan 

hanya sekadar aspek teologis, melainkan sebuah fondasi nilai yang 
membentuk seluruh dimensi hidup manusia (Jazâ’irî, 2000: 7). 
Dalam konteks globalisasi saat ini, di mana arus ideologi sekuler, 
liberal, dan relativistik semakin deras, pentingnya pendidikan 
akidah semakin mendesak untuk menanamkan keimanan yang 
kuat, lurus, dan berlandaskan pada Al-Qur’an dan Sunnah. 
Berbagai problematika umat, mulai dari dekadensi moral, 
penyimpangan keyakinan, hingga krisis identitas, semuanya 
berakar dari lemahnya pemahaman terhadap akidah yang benar. 
Hal ini sebagaimana diisyaratkan oleh Al-Attas (1993), bahwa 
krisis utama umat Islam bukan hanya krisis ekonomi atau politik, 
tetapi lebih kepada hilangnya adab yang berakar dari krisis akidah. 
 
 

 
16 Penulis lahir di Wonosari, 15 Maret 1989, merupakan Dosen 

Tetap di Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan 
Keguruan Institut Syekh Abdul Halim Hasan Binjai, menyelesaikan S3 
Program Studi Pendidikan Islam di Pascasarjana Universitas Islam Negeri 
Sumatera Utara Medan tahun 2024. 

P 



 

88 

Konsep dan Ruang Lingkup Akidah 
Secara etimologis, kata ‘aqîdah berasal dari bahasa Arab 

‘aqada-ya‘qidu-‘aqdan yang berarti Ar-Rabth (pengikatan) 
(Hasballah, 2015: 107; Al-Fauzân, 2013: 8). Dalam terminologi 
Islam, akidah merujuk pada keyakinan yang tertanam kuat dalam 
hati seorang Muslim terhadap prinsip-prinsip dasar keimanan 
yang bersumber dari wahyu. Imam Abu Hanîfah Rahimahullâh 
menyatakan bahwa akidah mencakup keyakinan kepada Allah, 
para rasul-Nya, kitab-kitab-Nya, malaikat-Nya, hari akhir, dan 
takdir, baik yang baik maupun yang buruk (Abû Hanîfah, 2015: 
93; Jibrîn, 2012:1). 

1. Tauhid sebagai Inti Akidah 
Tauhid merupakan intisari dari akidah Islam. Para ulama 

salaf membagi tauhid ke dalam tiga bagian agar mudah 
dipahami oleh umat yaitu tauhîd rubûbiyyah, tauhîd 
ulûhiyyah tauhîd asmâ’ wa shifât. Pembagian ini didasari 
oleh isyarat dalil-dalil shahih dari Al-Qur’an maupun As-
Sunnah (Andirja, 2021: 5-8). Pembagian ini merupakan 
ijtihad metodologis dari para ulama untuk menjaga kemurnian 
tauhid dan membentengi umat dari syirik dan kebid‘ahan. 
2. Ruang Lingkup Akidah 

Akidah Islam mencakup enam rukun iman sebagaimana 
disebutkan dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah (Al-Fauzân, 
2013: 8). Al-Imam Ibnu Qudamah Al-Maqdisi Rahimahullâh 
menegaskan bahwa mempelajari akidah termasuk fardhu ‘ain, 
karena menjadi syarat sah dan diterimanya amal (Ibnu 
Qudamah, 2003: 5). Maka, seluruh aspek keimanan ini harus 
diajarkan kepada setiap Muslim sejak usia dini sebagai 
landasan berpikir dan bertindak dalam kehidupan. 
 
 
 
 



 

89 

Urgensi Pendidikan Akidah dalam Islam 
Pendidikan akidah menempati posisi utama dalam struktur 

pendidikan Islam. Hal ini terlihat dari estapet misi kenabian, yaitu 
menyeru kepada tauhid dan menjauhkan umat dari syirik. Allâh 
Swt. berfirman: 

 

سوُْلٍ الِاَّ نوُْحِيْ الِيَْهِ انََّهُ لآالَِهَ الِاَّ انَاَْ فاَعْبُدُوْنِ   وَمَآ ارَْسَلْناَ مِنْ رَّ
“Dan Kami tidak mengutus seorang rasul pun sebelum 
kamu, melainkan Kami wahyukan kepadanya: 
Sesungguhnya tidak ada Tuhan (yang hak) selain Aku, 
maka sembahlah Aku.” (QS. Al-Anbiya’/ 21: 25) 
 
Ayat tersebut menunjukkan bahwa inti dakwah seluruh nabi 

adalah tauhid (Andirja, 2021: 15). Tanpa akidah yang lurus, 
ibadah apapun tidak akan memiliki nilai di sisi Allâh Swt. 
Sehingga aqîdah yang shahih menjadi syarat diterimanya semua 
amal (As-Sa’diy, 2024: 7-9). Imam Ibn Katsir Rahimahullâh 
menegaskan bahwa tauhid merupakan fondasi yang jika roboh, 
maka seluruh bangunan ibadah menjadi tidak sah (Ibn Katsir, 
2000: 88). Urgensi pendidikan akidah juga tampak dalam fase awal 
dakwah Nabi Muhammad Saw. di Makkah (Al-Mubârakfûrî, 
2014: 69-70). Hal ini mengisyaratkan bahwa akidah harus 
diletakkan di awal dan di atas segala bentuk pendidikan lainnya. 
Sebab tanpa akidah, seorang Muslim akan kehilangan arah dalam 
beragama dan bermasyarakat. 

 
Metode Pendidikan Akidah 

Para ulama salaf memiliki pendekatan pendidikan akidah 
yang khas dan strategis. Mereka menekankan penanaman tauhid 
sejak usia dini, menjauhkan umat dari syirik dan bid‘ah, serta 
memurnikan keimanan dari unsur-unsur yang tidak bersumber 
dari wahyu. Metode ini dapat dirinci sebagai berikut: 

 



 

90 

1. Keteladanan dan Wasiat 
Pendidikan akidah bukan sekadar teori, tetapi harus 

diwujudkan dalam keteladanan orang tua dan guru. Hal ini 
tergambar di dalam QS. Luqmân/ 31: 13 di saat Lukman 
menasehati anaknya. Syaikh Abdurrahmân ibn Nâshir As-
Sa’diy Rahimahullâh menjelaskan bahwa di antara nasihat 
Lukman kepada anaknya adalah perintah untuk 
mentauhidkan Allah Swt. dan melarang berbuat kesyirikan 
(As-Sa’diy, 2002: 760-761). Wasiat ini berisi pesan bahwa 
peran orang tua sangat penting dalam menanamkan aqîdah 
kepada anak melalui metode hikmah dan kasih sayang. 
2. Dialog Ilmiah dan Pemahaman Bertahap 

Ulama salaf tidak mengajarkan akidah secara dogmatis, 
tetapi dengan pendekatan tadarruj (bertahap), logis, dan 
berdasarkan dalil yang jelas. Imam Ahmad ibn Hanbal 
Rahimahullâh dalam Ushûl as-Sunnah menyatakan 
pentingnya mengajarkan aqidah sebagaimana yang diyakini 
oleh para sahabat, tanpa takwil atau spekulasi akal yang 
menyimpang (Ahmad ibn Hanbal, 2020: 6). 
3. Penguatan dengan Karya Klasik 

Para ulama klasik maupun kontemporer dari kalangan 
ulama Ahlus Sunnah sangat serius memberikan penguatan 
dalam masalah akidah. Hal ini terlihat dari karya-karya 
monumental mereka yang sampai hari ini menjadi literatur 
utama dalam pembahasan akidah (At-Tamîmiy, n.d.; Ibnu 
Qudamah, 2000). 
 

Dampak Pendidikan Akidah terhadap Pembentukan 
Kepribadian Muslim 

Pendidikan akidah yang benar akan membentuk karakter 
Muslim yang unggul dalam akhlak dan istiqamah dalam ibadah. 
Keyakinan bahwa Allah Maha Melihat dan Maha Membalas amal 
akan mendorong seseorang untuk berlaku jujur, amanah, dan 



 

91 

bertanggung jawab. Ulama salaf menyadari bahwa kekuatan 
kepribadian seorang Muslim bersumber dari akidahnya. Imam 
Ibnu Rajab Al-Hanbali Rahimahullâh (2008) menyatakan bahwa 
seseorang yang menyadari pengawasan Allah akan memiliki 
pengendalian diri yang tinggi dan tidak mudah tergoda oleh dunia. 
Di sisi lain, lemahnya fondasi akidah adalah pangkal segala bentuk 
kerusakan akhlak dan penyimpangan perilaku. Sehingga krisis 
spiritualitas hari ini pada dasarnya bersumber dari keterputusan 
manusia dengan Rabb-nya. Sungguh indah perkataan Imam Ibnu 
Al-Qayyim Al-Jauziyyah Rahimahullâh: 

 
اصَْلُ كلُ ِ خَيْرٍ ثبَاَتُ القلَْبِ واسْتقِاَمَتهُُ عَلىَ طَرِيْقِ الله، وَاصَْلُ كلُ ِ شَر ٍ  

 ضَعْفُ القلَْبِ وَ انْحِرَافُهُ عَنِ اللهِ 

“Segala kebaikan bersumber dari ketetapan hati dan 
keistiqamahannya di jalan Allah, dan segala keburukan 
berpangkal dari lemahnya hati dan penyimpangannya dari 
Allah.” (Al-Jauziyyah n.d.) 
 
Oleh karena itu, pendidikan akidah bukan hanya sekadar 

materi dalam kurikulum semata,  tetapi sebuah pembinaan ruhani 
dan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Pendidikan akidah yang 
efektif akan membentuk keperibadian berkarakter islami yang 
tercermin dalam praktik hablun minallâh wa hablun minannâs 
yang sesungguhnya. Wallâhu a’lam 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

92 

Daftar Pustaka 
Abû Hanîfah, Imâm; Syarh Syaikh Muhammad ibn 

‘Abdurrahmân Al-Khumais. 2015. Al-Fiqh Al-Akbar Li 
Imâm Abî Hanîfah; Bi Syarh Syaikh Muhammad Ibn 
‘Abdurrahmân Al-Khumais. Cet. ke-1. Riyâdh: Maktabah 
Rusyd Nâsyirûn. 

Al-Ahmadi, ’Abdullâh ibn Salmân ibn Sâlim. 1991. Al-MasâIl 
Wa Ar-RasâIl Al-Marwiyyah ‘an Al-Imâm Ahmad Fî Al-
‘Aqîdah. Juz 1. Riyâdh: Dâr Thaybah. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. Islam and Scularism. 
Kuala Lumpur, Malaysia: International Institute of Islamic 
Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Fauzân, Syaikh Shâlih ibn Fauzân. 2013. ‘Aqîdah at-Tauhîd. I. 
Riyadh: Maktabah Dâr al-Minhâj. 

Al-Fauzân, Syaikh Shâlih ibn Fauzân ibn ’Abdullâh. terj. Syahirul 
Alim Al-Adib. 2019. Kitab Tauhid. cet. xv. Jakarta: Ummul 
Qura. 

Al-Hanbali, Imam Ibnu Rajab. 2008. JâMi’ Al-‘Ulûm Wa Al-
Hikam. Beirût: Dâr Ibnu Katsîr. 

Al-Jauziyyah, Al-Imam Ibnu Qayyim. n.d. Al-Fawāid. t.t: Dâr al-
‘Âshimah li an-Nasyr wa at-Tauzî.’ 

Al-Maqdisi, Imam Ibnu Qudamah. 2000. Lum’atil I’tiqâd Al-
Hâdi Ilâ Sabîl Al-Rasyâd. Cet. ke-3. Riyâdh: Darul Huda, 
KSA. 

Al-Mubârakfûrî, Syaikh Shafiyyurrahmân. 2014. Sirah 
Nabawiyah. 40th ed. edited by K. Suhardi. Jakarta: Pustaka 
Al-Kautsar. 

An-Naisâbûrî, Abû al-Husain Muslim ibn al-Hajjâj ibn Muslim al-
Qusyairî. 2006. “Shahîh Muslim.” 1461. 

Andirja, Abû ‘Abdil Muhsin Firanda. 2021. Syarh Kitâb at-
Tauhîd. I. edited by M. A. N. ibn Ali. Jakarta: UFA Office. 



 

93 

As-Sa’diy, Syaikh Abdurrahmân ibn Nâshir. Terj. Zahir Al-
Minangkabawi. 2024. Al-Asbâb wa Al-A’mâl Allatî 
Yudhâ’afu Bihâ Tsawâb. Terj. Faktor-Faktor Meraih 
Pahala Berlipat Ganda. Edisi 1. Gresik: YAU: Yusuf Abu 
Ubaidah. 

As-Sa’diy, Syaikh Abdurrahmân ibn Nâshir. 2002. Taisîr Al-
Karîm Al-Rahmân Fî Tafsîr Kalâm Al-MannâN. 2nd ed. 
Riyadh: Dâr as-Salâm li an-Nashr wa at-Tauzî’. 

At-Tamîmiy, Syaikh Muhammad ibn Abdul Wahhâb ibn 
Sulaimân. n.d. Matn Al-Ushûl Ats-TsalâTsah Wa 
Adillatuhâ. 

Hanbal, Imam Ahmad ibn. 2020. Ushul As-Sunnah. t.t.: Pustaka 
Syabab. 

Hasballah, J. 2015. “Pendidikan Aqidah Di Rumah Tangga.” 
Intelektualita: Jurnal Kajian Pendidikan, Manajemen, 
Supervisi Kepemimpinan, Psikologi Dan Konseling 
3(1):243153. 

Jazâ’irî, Syaikh Abû Bakr Jâbir. 2000. MinhâJul Muslim. Cet. ke-
1. Kairo: Dâr As-Salâm Li ath-Thabâ’ah wa an-Nasyr wa at-
Tauzî’ wa at-Tarjamah. 

Jibrîn, Abdullâh ibn ‘Abdul ‘Azîz. 2012. Tahdzîb Syarh Tashîl 
Al-‘Aqîdah Al-IslâMiyyah. Cet. ke-3. Riyâdh: Maktabah 
Malik Fahd Wathniyyah Atsnâ’ An-Nasyr. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

94 

 

Rahasia Ketenangan dalam Salat 

Hillia17 
Institut Agama Islam Negeri Takengon 

 
“Kekhusyukan dalam salat merupakan kunci untuk dapat meraih 
ketenangan hati dan merasakan kedekatan dengan Allah SWT” 

 
Makna Ketenangan dalam Salat 

etenangan (sakinah) dalam salat merupakan buah dari 
kekhusyukan, yaitu dengan menghadirkan hati dalam setiap 

gerakan dan bacaan. Allah SWT berfirman: “Dan mohonlah 
pertolongan dengan sabar dan salat. Sesungguhnya salat itu 
berat, kecuali bagi orang-orang yang khusuk.”(QS. Al- baqarah: 
45). Khusyuk menjadi kunci utama, tanpa khusyuk salat bisa 
menjadi gerakan yang tidak bermakna dan hampa. Allah memuji 
orang-orang yang beriman yang bisa menjaga kekhusyukan dalam 
salatnya. Allah SWT berfirman: “Sungguh beruntung bagi orang-
orang yang beriman, (yaitu) orang-orang yang khusuk dalam 
salatnya.”(QS. Al-Mu’minun: 1-2)  

Dalam kehidupan modern saat ini yang serba cepat dan 
penuh dengan tekanan, kita sebagai manusia sangat membutuhkan 
ketenangan jiwa. Islam sebagai agama yang sempurna telah 
memberikan berbagai macam sarana untuk mencapai ketenangan 
tersebut, salah satunya adalah salat. Salat bukan hanya sekedar 
gerakan fisik, tetapi sebagai sarana komunikasi rohani seorang 
hamba dengan Tuhannya. Salah satu unsur penting dalam 

 
17 Penulis berasal dari Aceh, dilahirkan di Cang Duri, 14 Juni 

2005. Sekarang Penulis Sebagai Mahasiswa Prodi Pendidikan Guru 
Madrasah Ibtidaiyah di Institut Agama Islam Negeri Takengon 

K 



 

95 

pelaksanaan salat yang sering kali terlupakan atau dianggap remeh 
adalah Tuma’ninah, Hal ini sering terjadi saat bulan suci 
Ramadhan yaitu pada saat kita sedang melaksanakan salat Tarawih 
secara berjama’ah. Kerap kita lihat pelaksanaan salat tharawih 
cepat sehingga terlihat seperti tergesa-gesa. 

Tuma’ninah secara bahasa artinya ketenangan atau tenang. 
Dalam konteks fiqh tuma’ninah berarti berhenti sejenak dalam 
setiap gerakan salat hingga seluruh anggota badan berada dalam 
keadaan tenang dan mantap sebelum berpindah ke gerakan 
berikutnya. Tuma’ninah Secara istilah, para ulama mendenifisikan 
sebagai ketenangan sejenak pada setiap rukun fi’li (gerakan) dalam 
salat, seperti ruku’, I’tidal, sujud, dan duduk diantara dua sujud. 
Waktu tuma’ninah minimal seseorang sudah membaca satu kali 
bacaan wajib seperti tasbih atau doa pendek. 

 Rasulullah SAW memberikan perhatian besar terhadap 
aspek Tuma’ninah dalam salat. Ketiadaan Tuma’ninah boleh jadi 
dapat membuat salat kita menjadi tidak khusyuk. Seperti hadist 
Imam Ahmad dibawah ini.  

Artinya: Allah tidak akan melihat seorang hamba yang 
tidak meluruskan tulang punggungnya ketika ruku’ dan sujud. 
(HR Imam Ahmad) 

Hadist diatas menjelaskan bahwa Allah tidak suka kepada 
seorang hamba yang salatnya terburu-buru. Indikator yang 
menunjukan kalimat terburu-buru pada hadist tersebut adalah 
“tidak meluruskan tulang punggungnya ketika ruku’ dan sujud.” 
Orang yang salatnya terburu-buru, umumnya tidak memberikan 
jeda waktu saat transisi dari gerakan yang satu ke gerakan 
selanjutnya, sehingga membuat gerakan dan posisi salat yang tidak 
tepat.  

Dalam hadist lain, Nabi Muhammad SAW juga telah 
mengingatkan:”salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku 
salat.”(HR. Bukhari no. 631). Hadist ini merupakan perintah dari 
Nabi Muhammad kepada umatnya agar meneladani sebagaimana 
beliau salat. Maksudnya adalah umat muslim hendaklah 



 

96 

menjadikan salatnya Nabi Muhammad SAW sebagai pedoman 
baik dari segi gerakan, bacaan, kekhusyukan, maupun ketenangan 
yang beliau hadirkan di dalam salat. Salat Rasulullah merupakan 
salat yang paling sempurna, karena beliau telah diajarkan langsung 
oleh wahyu. Oleh karena itu, diperintahkan kepada kita untuk 
meniru sebagaimana salatnya Rasulullah, ini merupakan cara yang 
terbaik untuk mencapai salat yang benar, khusuk, dan 
memberikan ketenangan hati. 
 
Cara Mendapatkan Ketenangan dalam Salat 

1. Menyiapkan diri sebelum salat 
Sebelum melaksanakan salat hendaklah diawali dengan 

persiapan. Persiapan itu dapat dilakukan dengan niat yang 
tulus, bersuci dengan sempurna, tempat salat yang tenang, 
pakaian yang bersih dan menutup aurat, dan menjauhkan diri 
dari dunia sesaat. 
2. Bersikap tenang dalam salat (Tuma’ninah) 

Bersikap tenang dalam salat para ulama biasa menyebut 
ini dengan istilah Tuma’ninah. Dengan kata lain 
menyempurnakan gerakan anggota tubuh dalam setiap 
gerakan salat. Seperti pada saat takbiratul ihram, angkatlah 
tangan dengan tenang, lalu letakkan pada posisinya dengan 
sempurna. Saat ruku’ jangan bangun dari ruku’ sebelum 
menyempurnakan kelurusan punggung dengan kepala begitu 
pula selanjutnya saat sujud dan duduk. Rasulullah SAW 
bersabda: Manusia paling buruk dalam mencuri adalah 
orang yang mencuri dalam salatnya. “Lalu sahabat bertanya, 
”, “Wahai Rasulullah, bagaimana seseorang bisa mencuri 
dalam salatnya? Beliau menjawab: “(jika) ia tidak 
menyempurnakan ruku’ dan sujudnya.”(HR Al-Hakim dan 
Ahmad). Oleh karena itu, sempurnakanlah gerakan salat, 
dengan tidak terburu buru agar kita mendapatkan 
kekhusyukan di dalam salat. 

 



 

97 

3. Tadabbur (Mengingat kematian)  
Cara selanjutnya adalah dengan melepaskan segala urusan 

dunia dan menghadirkan urusan kematian dalam pikiran saat 
salat.  karena ketika seseorang mengingat bahwa hidup ini fana 
dan kematian bisa datang kapan saja, ia akan lebih sadar akan 
pentingnnya setiap ibadah yang ia lakukan, termasuk salat. 
Kesadaran ini akan membuat hati menjadi tunduk, rendah 
diri, dan lebih hadir dihadapan Allah. Imam al-Ghazali dalam 
Ihya Ulumuddin menekankan bahwa orang yang sadar akan 
kematian tidak akan mudah lalai dalam salat, karena ia merasa 
sedang berdiri dihadapan Rabb-nya dan mungkin saja itu 
adalah salat terakhirnya. 
4. Salat dengan sadar sedang bermunajat di hadapan Allah 

Ketika sedang menunaikan salat, maka ingatlah jika 
sedang berada dihadapan Allah SWT dan tengah bermunajat 
pada-Nya maha besar. Cara agar salat khusuk ini dilakukan 
dengan yakin bahwa Allah SWT sedang melihat salat yang 
dilakukan dan mendengarkan apa yang diucapkan. Ingatlah 
bahwa ketika kita salat, sama halnya dengan mengadu, 
mengeluh dan berbicara dengan Allah SWT. Rasulullah SAW 
bersabda, “Sesungguhnya seorang dari kalian apabila ia berdiri 
untuk salat, maka ia tidak lain sedang bermunajat kepada 
Tuhannya. Maka hendaklah ia selalu melihat bagaimana ia 
bermunajat pada-Nya”. 
5. Memahami makna bacaan salat 

Memahami makna bacaan salat adalah salah satu cara agar 
seseorang bisa mendapatkan kekhusyukan di dalam salatnya, 
karena dengan mengetahui arti dari setiap lafadz yang 
diucapkan, hati dan pikiran seseorang akan lebih mudah 
terhubung dengan apa yang sedang dibaca. Misalnya, saat 
membaca “Alhamdulillahi Rabbil ‘Alamin” dalam Al-fatihah, 
kita menyadari bahwa semua pujian hanya layak untuk Allah 
yang mengatur seluruh alam semesta. Kesadaran inilah yang 
membangkitkan rasa syukur dan tunduk kepada-nya. Dengan 



 

98 

memahami setiap bacaan, salat tidak lagi menjadi rutinitas 
lisan semata, tetapi berubah menjadi dialog spiritual yang 
penuh makna antara hamba dengan Tuhannya, sehingga hati 
lebih mudah hadir dan khusyuk dalam setiap rakaatnya.  
6. Berdoa sebelum salat 

Sebelum menunaikan salat dianjurkan untuk secara sadar 
meminta kepada Allah agar diberi kemampuan untuk 
khusyuk dalam salat. Khusyuk bukan hanya hasil usaha 
pribadi, tapi juga merupakan anugrah dari Allah, sehingga 
memohon kepada-nya menjadi langkah yang begitu penting 
dalam mencapainya. Salah satu bentuk permohonan adalah 
dengan membaca doa seperti yang diajarkan Nabi Muhammad 
SAW: “Allahumma a’inni ‘ala dzikrika, wa syukrika, wa 
husni ‘ibadatika” (Ya Allah, bantulah aku untuk senantiasa 
mengingatmu, bersyukur kepadamu, dan memperbaiki 
ibadahku kepadamu) HR. Abu Dawud. Selain itu, agar 
pikiran tidak terganggu oleh waswas setan, sangat dianjurkan 
untuk membaca ta’awwudz dengan sungguh-sungguh 
sebelum salat, dan juga membaca An-nas baik sebelum 
memulai salat maupun diluar salat sebagai ikhtiar memohon 
perlindungan dari bisikan jahat yang mengganggu 
kekhusyukan.  
7. Tempat yang nyaman 

Tempat yang nyaman merupakan salah satu cara agar salat 
dapat dilakukan dengan konsentrasi. Segala sesuatu yang 
dapat mengganggu kekhusyukan,  baik itu benda fisik 
maupun pikiran, hendaknya dihindari. Di dalam kitab 
Bulughul Maram dijelaskan bahwa Anas Radhiyallahu’anhu 
berkata: Adalah tirai milik ‘Aisyah Radhiyallahu’anhu 
menutupi samping rumahnya. Maka Nabil Muhammad 
SAW Bersabda kepadanya: Singkirkanlah tiraimu ini dari 
kita karena sungguh gambar-gambarnya selalu 
menggangguku dalam salatku. Riwayat Bukhari. Hadist ini 
menjelaskan tirai milik Aisyah yang berada disamping 



 

99 

rumahnya karena tirai ini mengganggu Nabi Muhammad 
SAW saat salat. Nabi Muhammad kemudian meminta agar 
tirai tersebut disingkirkan. Hadist ini menekankan pentingnya 
menghilangkan hal-hal yang dapat mengganggu kekhusyukan 
dalam salat. Jadi sangat penting untuk memperhatikan 
kebersihan dan ketenangan tempat salat, serta memusatkan 
pikiran pada ibadah salat.  
Berdasarkan penjelasan di atas, rahasia ketenangan dalam 

salat terletak pada kekhusyukan yang dicapai melalui beberapa 
cara. Pertama, persiapan diri sebelum salat dengan niat tulus, 
bersuci, tempat tenang, dan pakaian yang bersih. Kedua 
memperhatikan Tuma’ninah yaitu ketenangan dan kesempurnaan 
pada setiap gerakan salat. Ketiga, Tadabbur atau mengingat 
kematian untuk mengingat kesadaran akan pentingnya ibadah. 
Keempat, salat dengan kesadaran sedang bermunajat d ihadapan 
Allah. Kelima, memahami makna bacaan salat untuk 
menghubungkan hati dengan bacaan. Keenam, berdoa sebelum 
salat memohon pertolongan kepada Allah agar khusyuk. Terakhir, 
memilih tempat yang nyaman dan tenang untuk menghindari 
gangguan. Dengan mengamalkan langkah-langkah ini, semoga 
salat menjadi lebih khusyuk dan dapat membawa ketenangan hati. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

100 

 

Peran Edukatif Masjid dalam 
Islam Era Rasul Saw 

Syahrizal, M.Ag., Ph.D18 
UIN Sultanah Nahrasiyah Aceh 

 
“Masjid sebagai lembaga dan pusat pendidikan Islam pada masa 
Nabi Muhammad SAW berperan penting dalam mencerdaskan 

dan melahirkan umat Islam yang berkualitas” 

 
endidikan Islam, secara historis, berawal sejak kehadiran 
agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. Proses 

penyampaian (tablīgh) ajaran atau pendidikan Islam dilakukan 
oleh Nabi SAW pada awalnya secara rahasia (sir) berdasarkan 
perintah Allah SWT dalam Q.S. al-Syu’arā’: 214 selama 3 tahun 
menurut Ibnu Ishāq seperti dikutip oleh Mubasyaroh (2015), 
(Rahman, 2018), kemudian pada tahun ke-4 berdasarkan perintah 
Allah SWT dalam Q.S. al-Hijr: 94, ia melakukannya secara terang-
terangan (jihār). Berdasarkan perintah ayat tersebut, proses 
pendidikan Islam yang disampaikan oleh Rasul SAW kepada 

 
18Penulis lahir di Cot Keumudee, Bireuen, 8 Agustus 1976, adalah 

Dosen di Program Studi Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan 
Ilmu Keguruan dan Pascasarjana UIN Sultanah Nahrasiyah 
Lhokseumawe, menyelesaikan studi S1 di Jurusan Tadris Bahasa Arab 
Fakultas Tarbiyah IAIN Ar-Raniry Banda Aceh tahun 2000, 
menyelesaikan S2 di Pascasarjana Konsentrasi Studi Tradisi Pendidikan 
Islam tahun 2005, dan menyelesaikan S3 Jurusan Al-Manahij wa Thuruq 
Tadris (Kurikulum dan Metode Pengajaran) Pascasarjana Jami‟ah 
Umdurman al- Islamiyah (Omdurman Islamic University) Sudan tahun 
2014.  

P 



 

101 

keluarga, shahabat dekat, serta khalayak ramai dapat dilakukan 
secara lebih leluasa, meskipun ditantang oleh pihak musuh.  

Banyak tempat Nabi SAW menyampaikan ajaran dan 
pendidikan Islam. Pada periode Makkah, ia memanfaatkan rumah 
al-Arqām bin Abi al-Arqām sebagai pusat pendidikan setelah Gua 
Hira’. Setelah hijrah ke Madinah, Nabi SAW membangun dan 
menjadikan masjid sebagai tempat penyelenggaraan pendidikan 
Islam. Masjid merupakan lembaga pendidikan pertama lahir dalam 
sejarah Islam setelah Gua Hira’ dan rumah al-Arqām bin Abi al-
Arqām (Hayati et al, 2021). Masjid pertama yang dibangun oleh 
Nabi SAW di luar kota Madinah adalah masjid Qubā (al-Thabary, 
1979) pada tahun ke-13 kenabiannya atau tahun ke-1 
Hijriah/tanggal 28 Juni 622 M (Fathurrahman, 2015). Masjid ini 
berfungsi sebagai tempat ibadah, tempat dan pusat pendidikan 
utama bagi komunitas muslim (Tamuri, Ismail, & Jasmi, 2012). 
Sisi masjid Qubā selain digunakan sebagai tempat ibadah utama, 
juga digunakan untuk mengajarkan pendidikan Islam. Buktinya, 
Mu'ādz bin Jabal diposisikan oleh Rasulullah SAW sebagai imam 
shalat dan guru yang mengajarkan agama di masjid ini. 
(Triayudha, Pramitasary, Anas & Mahfud, 2019).  

Ketika Rasulullah SAW memasuki Madinah, ia juga 
mendirikan masjid yang dikenal dengan masjid Nabawi. Masjid 
tidak hanya dipandang sebagai tempat ibadah yang bersifat 
vertikal (hablu min Allāh), melainkan juga menjadi ruang sosial 
tempat terjadinya interaksi horizontal (hablu min al-nās) yang 
sarat dengan nilai-nilai pendidikan (Ghazali, 2024). Masjid pada 
masa Rasulullah SAW sangat sederhana namun begitu bermakna 
karena terikat dengan masyarakat sehingga digunakan sebagai 
pusat pengembangan spiritual keimanan, ekonomi, pendidikan, 
politik, penataan budaya, dan segala bentuk tatanan sosial 
masyarakatnya (Nurhuda et al, 2023). 

Masjid menurut Makdisi (1998) berfungsi untuk aktivitas 
pembelajaran pada awal Islam. Masjid menjadi tempat terbuka 
bagi siapa pun yang ingin belajar, tanpa mengenal batas usia, status 
sosial, dan tingkat kemampuan. Inklusivitas dan kesederhanaan 



 

102 

menjadi ciri khas pendidikan di masjid saat itu (Roqib & Kirin, 
2024). Mayoritas ulama besar Islam memperoleh pendidikan 
awalnya di masjid, sebelum melanjutkan ke tingkat pendidikan 
formal yang lebih terstruktur (Hasan & Al Fajar, 2025). Selain itu, 
sejarah juga menunjukkan bahwa masjid berperan sentral dalam 
mendirikan institusi-institusi pendidikan formal yang kemudian 
berdiri sendiri (Mahmudah, 2021), dan berbeda sistem 
pendidikannya dengan masjid. Masjid juga berfungsi sebagai 
tempat ibadah dan pusat pendidikan yang memainkan peran 
penting dalam membentuk pemahaman agama, moralitas, dan 
budaya umat Islam (Karimullah, 2023), (Masamah, 2020). 

Pada masa Nabi Muhammad SAW, fungsi masjid telah 
melampaui dimensi spiritual semata. Masjid Nabawi di Madinah 
berfungsi sebagai pusat berbagai aktivitas umat, termasuk aktivitas 
pembelajaran, konsultasi sosial, pembentukan komunitas, bahkan 
pengambilan kebijakan politik (Alkhotob, Rasyid, & Nurhaidah, 
2023). Sebagai pusat pendidikan, di masjid diadakan halaqah al-
ta’līm dan sebagai pusat kebudayaan, masjid merupakan markas 
kegiatan sosial, politik, budaya dan agama (Mursi, 1982). 
Sedangkan menurut Shihab (1996), Ismail & Castrawijaya (2010) 
fungsi masjid pada masa Rasulullah SAW meliputi tempat 
beribadah, tempat pertemuan, tempat bermusyawarah, tempat 
kegiatan sosial, tempat mengobati orang sakit, tempat pembinaan 
umat dan kegiatan dakwah Islamiyah, pusat pendidikan dan 
tempat pemberian fatwa.  

Tambahan lagi, sejak Islam datang, masjid berperan penting 
sebagai tempat pendidikan umat. Rasul SAW memanfaatkan 
masjid sebagai tempat mengajarkan persoalan-persoalan agama dan 
akhlak kepada umat. Para sahabat Nabi SAW, seperti Ali bin Abi 
Thālib dan ‘Abd Allāh bin ‘Abbās mengadakan halaqah-halaqah 
ta’lim di masjid Nabawi secara mingguan untuk mengajarkan 
hadits, fiqh, dan balaghah (retorika) (‘Ali, 1993). Demikian juga 
para sahabat Nabi SAW lainnya mengadakan aktivitas ilmiah di 
masjid tersebut, seperti ‘Abd Allāh bin Mas’ūd, ‘Abd Allāh bin 



 

103 

‘Umar, Anas bin Mālik, Zaid bin Tsābit, Mu’āz bin Jabal, dan 
‘Ubādah bin al-Shāmit (Muhammad, 1993).  

Para sahabat sangat antusias menyelenggarakan halaqah-
halaqah ilmiah di masjid Nabawi karena motivasi Nabi SAW 
sendiri melalui hadits yang diriwayatkan oleh ‘Abd Allāh bin 
‘Umar bahwa Rasul SAW “pada suatu hari keluar dari rumahnya, 
lalu masuk masjid dan melihat ada 2 halaqah ilmu, halaqah 
pertama sedang membaca al-Qur’an dan berdoa kepada Allah 
SWT, dan halaqah kedua sedang belajar dan mengajar. Lalu Nabi 
SAW bersabda: “Semuanya dalam kebaikan. Mereka yang sedang 
membaca al-Qur’an dan berdoa kepada Allah SWT, jika Ia 
menghendaki, maka Ia memberinya dan jika Ia menghendaki, 
maka Ia mencegahnya. Sementara mereka yang sedang belajar dan 
mengajar, akan menjadi guru (H.R. Ibnu Majah).” Kemudian pada 
era-era berikutnya, masjid bertransformasi menjadi institusi 
edukasi, baik formal, non-formal, maupun informal (Farhan & 
Suhartini, 2022).  

 
Daftar Pustaka 
‘Ali, S. I. (1993). Ma’ahid al-Ta’lim fi al-Islam. al-Qahirah: Dar 

al-Fikri al-‘Arabiy.  
Alkhotob, I. T., Rasyid, D., & Nurhaidah, S. N. (2023). The 

Dawah Strategy of Prophet Muhammad in the Development 
of the Madinah Community. Jurnal Bina Ummat: Membina 
dan Membentengi Ummat, 6(2), 123–50.  

Al-Thabary. (1979). Tārīkh al-Umam wa al-Mulk. Beirūt: Dār al-
Fikr. 

Farhan, F., & Andewi Suhartini, A. (2022). Masjid Sebagai Basis 
Pendidikan Non Formal, Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam 
dan Pendidikan, 14(1), 46–57.  

Fathurrahman. (2015). Masjid sebagai Pusat Pendidikan Islam 
Masa Klasik. Jurnal Ilmiah “Kreatif“: Jurnal Studi 
Pemikiran Pendidikan Agama Islam, 12(1), 1-12. 



 

104 

Ghazali, H. M. B. (2024). POTRET KEMAKMURAN MASJID: 
Dari Dakwah Kontemporer hingga Filantropi Islam. 
Samudra Biru.  

Hasan, M. L., & Al Fajar, A. H. (2025). Pendidikan Islam 
Berbasis Masjid: Studi Literatur atas Fungsi Masjid sebagai 
Institusi Edukasi. JIS: Journal Islamic Studies, 06(01), 116–
133.  

Hayati, F., Frida, A., Haryatiningsih, R., Onesha, F. M., & Selvia, 
E. (2021). Mosque; Islamic Education Centre, Ta’dib: Jurnal 
Pendidikan Islam, 10(2), 311-320.  

Ismail, A. U., & Castrawijaya, C. (2010). Manajemen Masjid. 
Bandung: Angkasa. 

Karimullah, S. S. (2023). The Role of Mosques as Centers for 
Education and Social Engagement in Islamic Communities, 
Jurnal Bina Ummat: Membina dan Membentengi Ummat, 
6(2), 151-166.  

Mahmudah, A. (2021). Institusi-institusi Pendidikan dan 
Transmisi Ilmu: Masjid, Madrasah, dan Lembaga 
Pendidikan. Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 9(2), 
64–78.  

Makdisi, G. (1998). The Rise of Collages: Institutions of Learning 
in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh University 
Press. 

Masamah, U. (2020). Masjid, Peran Sosial, dan Pemberdayaan 
Masyarakat (Optimalisasi Peran Masjid Darussalam 
Kedungalar Ngawi Responsif Pendidikan Anak). 
Mamba’ul’Ulum. 16(1), 69–92.  

Mubasyaroh. (2015). Karakteristik dan Strategi Dakwah 
Rasulullah Muhammad SAW pada Periode Makkah, AT-
TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, 3(2), 383-



 

105 

404.https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/komunikasi/a
rticle/viewFile/1653/1489. 

Muhammad, ‘A. A. (1993). Risalah al-Masjid fi al-Islam. al-
Tab’ah al-Tsaniyah. Bairut: Mu’assasah al-Risalah 

Mursi, M. M. (1982). al-Tarbiyah al-Islamiyah. Kairo: Dar al-
Kutub. 

Nurhuda, A., Sinta, D., Ansori, I. H., & Setyaningtyas, N. A. 
(2023). Flashback of The Mosque in History: from the 
Prophet's Period to the Abasiyyah Dynasty, Lisan Al-Hal: 
Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 17(2), 
241-250. doi: 10.35316/lisanalhal.v17i2.241-250 

Rahman, M. M. (2018). Education, Teaching Methods and 
Techniques in the Early Years of Islam During the Era of 
Prophet Muhammad (SAW), IJRDO-Journal of Business 
Management, 4(2), 1-22. 

Roqib, M., & Kirin, A. (2024). Character Education Through the 
Example of The Prophet Muhammad SAW in The Book Nur 
al-Yakin Fi Sirah Sayyid al-Mursalin. Advances in Humanities 
and Contemporary Studies, 5(1), 10–22.  

Shihab, Q. (1996). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
Tamuri, A. H., Ismail, M. F., & Jasmi, K. A. (2012). A New 

Approach in Islamic Education: Mosque Based Teaching and 
Learning, Journal of Islamic and Arabic Education, 4(1), 1-
10.  

Triayudha, A., Pramitasary, R. N., Anas, H. A., & Mahfud, C. 
(2019). RELATIONS BETWEEN MOSQUE AND 
SOCIAL HISTORY OF ISLAMIC EDUCATION. Jurnal 
Hunafa: Studia Islamika, 16(1), 142-153 
 
 

 



 

106 

 

Contextual Teaching and Learning 
dalam Surah Al-Ghasiyah 

Lailatul Fitriyah, M.Pd.I19 
UIN Madura 

 
“Contextual Teaching And Learning merupakan strategi pembelajaran 
yang menekankan terhadap pengalaman secara langsung peserta didik, 
dengan menggunakan strategi pembelajaran Contextual Teaching And 

Learning maka pembelajaran akan semakin menyenangkan” 

 
Pengertian Contextual Teaching and Learning (CTL) 

ontextual Teaching And Learning merupakan bahasa Inggris 
yang mempunyai makna proses belajar mengajar berdasarkan 

pengalaman. Ada yang berpendapat tentang pengertian 
Contextual Teaching And Learning yaitu pembelajaran yang 
berusaha menghubungkan pengetahuan siswa dengan konteks 
kehidupan nyata untuk membangun pengetahuan yang bermakna.  
(Mashudi dan Fatimah Az-Zahro, 2020, 12). Ada juga yang 
berpendapat bahwa Contextual Teaching And Learning konsep 
yang membantu guru untuk menghubungkan materi pelajaran 
dengan situasi dunia nyata. (Mashudi dan Fatimah Az-Zahro, 
2020, 13) 

Dengan pengertian tersebut dapat disimpulkan bahwa 
Contextual Teaching And Learning adalah sebuah strategi 
pembelajaran yang menghubungkan materi dengan kenyataan 

 
19 Dosen UIN Madura, lahir dipamekasan 1 September 1987,  

pendidikan formal ditempuh di SDN Dasok III, MTSN Tambak beras 
jombang,  MMA Tambak Beras Jombang, STAIN Pamekasan dan UIN 
Sunan AMPEL 

C 



 

107 

yang ada. Ada beberapa langkah dalam pengembangan Contextual 
Teaching And Learning yaitu :  

1. Mengembangkan pemikiran peserta didik untuk 
melakukan kegiatan belajar lebih bermakna  

2. Melaksanakan kegiatan inquiry pada semua topik yang 
diajarkan  

3. Mengembangkan sifat ingin tahu peserta didik melalui 
pertanyaan yang diajukan  

4. Menciptaakan masyarakat belajar  
5. Menghadirkan model melalui contoh pembelajaran 

melalui ilustrasi,  model, bahkan media yang sebenarnya  
6. Membiasakan anak melakukan refleksi setiap 

pembelajaran yang telah dilakukan. (Sri Utama Ningsih, 
Naela Khusna Faela Shufa, 2019, 7).  

 
Karakteristik Contextual Teaching and Learning (CTL) 

Ada beberapa karakteristik Contextual Teaching And 
Learning sebagai berikut:  

1. Penekanan pada pembelajaran aktif  
2. Penekanan pada konteks  
3. Penekanan pada keterampilan berfikir kritis 
4. Penekanan pada kolaborasi (Rasidin dkk, 2024) 

 
Contextual Teaching and Learning dalam Surah Al-
ghasiyah  

Dalam Al-Qur’an terdapat perintah untuk mengadakan 
Contextual Teaching And Learning antara lain terdapat dalam 
surah Al-Ghasiyah ayat 17-20 yaitu:  

 
بلِِ كَيْفَ خُلِقَتْ  وَإلِىَ السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ  (17)أفََلََ ينَْظُرُونَ إلِىَ الِْْ

(20)وَإلِىَ الْْرَْضِ كَيْفَ سطُِحَتْ  (19)وَإلِىَ الْجِباَلِ كَيْفَ نصُِبَتْ  (18)  



 

108 

Maka apakah mereka tidak memperhatikan unta 
bagaimana diciptakan?, dan langit bagaimana 
ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia 
ditegakkan ? Dan Bumi bagaimana dihamparkan?  
Hamzah pada lafadz afalayandhuruuna merupakan hamzah 

yang mempunyai makna lil inkar dan taubikh (Mencela), makna 
dari lafadz afalayandhuruuna yaitu apakah mereka ingkar 
terhadap hari pembalasan? (Lembaga Riset Keislaman al-Azhar, 
1993, 1890) 

Pada ayat tersebut Allah sebagai pendidik bertanya kepada 
orang kafir dengan menggunakan hamzah istifham yang 
mempunyai makna lil inkar dan taubikh (Mencela), pertanyaan 
tersebut mempunyai tujuan supaya orang kafir merenungkan 
penciptaan unta dengan berbagai keunikannya dan merenungkan 
bagaimana langit, gunung dan bumi diciptakan.  dengan 
merenungkan ciptaan Allah tersebut maka manusia semakin yakin 
akan kekuasaan Allah, apabila ada keyakinan dengan kekuasaan 
Allah maka manusia akan senantiasa beriman kepada Allah.  

Ayat ini menerapkan strategi pembelajaran Contextual 
Teaching And Learning dengan menggunakan media 
pembelajaran Alam,  dalam konteks pembelajaran pendidikan 
Agama Islam menggunakan strategi pembelajaran Contextual 
Teaching And Learning dengan media pembelajaran Alam semsta 
merupakan hal yang sangat penting karena mempunyai beberapa 
manfaat yaitu : 

1. Mendapatkan hikmah (merenungkan kebesaran Allah) 
dari tadabbur Alam, hal ini terdapat dalam surah Fatir 
ayat 44:  
 
أوََلَمْ يَسِيرُوا فِي الْْرَْضِ فيَنَْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَِةُ الَّذِينَ مِنْ قبَْلِهِمْ 

ُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي  وَكَانوُا أَ  ةً وَمَا كَانَ اللََّّ شَدَّ مِنْهُمْ قوَُّ
نَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًاالْْرَْضِ إِ   

Dan apakah mereka tidak berjalan dimuka bumi, lalu 
melihat bagaimana kesudahan orang-orang yang sebelum 



 

109 

mereka, sedangkan orang-orang itu adalah lebih besar 
kekuatannya dari mereka ? dan tiada sesuatupun yang 
dapat melemahkan Allah baik dilangit maupun di bumi, 
sesungguhnya Allah maha mengtahui lagi maha kuasa.  
 
Allah memerintahkan manusia untuk senantiasa berjalan 

di muka bumi agar senantiasa dapat merenungkan kebesaran 
Allah dengan segala macam ciptaannya.  
2. Peserta didik mempunyai rasa tanggungjawab terhadap 

kelestarian lingkungan.  
3. Memberikan pemahaman tentang ciptaan Allah, karena 

strategi pembelajaran Contextual Teaching And Learning 
dengan media pembelajaran Alam semsta dapat 
Meningkatkan pemikiran kritis terhadap ciptaan Allah, 
sehingga peserta didik dapat menggali lebih mendalam apa 
yang dilihat dengan berbagai sudut pandang yang dimiliki 
setiap peserta didik.  

 
Daftar Pustaka 
Mashudi dan Fatimah Az-Zahro, 2020. Contextual Teaching And 

Learning,  Lumajang: LP3DI Press 
Sri Utama Ningsih, Naela Khusna Faela Shufa, 2019. Model 

Contextual Teaching And Learning Berbasis Kearifan Lokal 
Kudus, Tanpa Tempat Terbit : Tanpa Penerbit 

Lembaga Riset Keislaman al-Azhar, 1993. Tafsir al-Wasith,  
Mesir: Al-Hai’ah Al-‘Amah Al-Muthabi’ Al-Amiriyah 
 
 
 
 
 



 

110 

 

Pemanfaatan Model Value Clarification 
Technique (VCT) untuk Menanamkan dan 

Menguatkan Nilai-Nilai Moral dalam 
Pendidikan Agama Islam 

Nurlaila, S.Pd.I., M.Ag20 
Universitas Malikussaleh Lhokseumawe 

 
“Model VCT membantu siswa mengklarifikasi, memahami, 

dan menginternalisasi nilai-nilai moral Islam melalui refleksi, 
diskusi, dan pengambilan keputusan” 

 
endidikan Agama Islam (PAI) memiliki fungsi yang lebih luas 
daripada sekadar menyampaikan materi keagamaan. PAI juga 

menjadi sarana penting dalam membentuk karakter dan nilai 
moral peserta didik. Di era modern yang ditandai dengan 
globalisasi, perubahan sosial, serta maraknya krisis moral di 
kalangan generasi muda, PAI diharapkan mampu menanamkan 
nilai-nilai agama yang tidak hanya dipahami, tetapi juga diyakini 
dan diwujudkan dalam perilaku sehari-hari. Untuk mencapai hal 
tersebut, diperlukan strategi pembelajaran yang bersifat aktif, 
reflektif, serta mendukung proses internalisasi nilai secara 
menyeluruh. 

Salah satu metode yang dinilai relevan untuk menanamkan 
dan memperkuat nilai-nilai moral dalam pembelajaran PAI adalah 

 
20 Penulis lahir di Blang Jreun, 17 Juli 1988, merupakan Dosen 

Tetap Fakultas Teknik Universitas Malikussaleh pada Program Studi 
Agama Islam, menyelesaikan studi S1 Sekolah Tinggi Agama Islam 
Negeri Malikusaleh Lhokseumawe,  dan menyelesaikan S2 di Pascasarjana 
UIN Ar-Raniry Banda Aceh. 

P 



 

111 

Value Clarification Technique (VCT). VCT merupakan 
pendekatan yang dirancang untuk membantu siswa 
mengidentifikasi, memahami, dan memilih nilai-nilai yang mereka 
anggap penting secara sadar dan bertanggung jawab (Mulyasa, 
2014: 127). Dalam praktiknya di mata pelajaran PAI, VCT 
menjadi sarana yang efektif untuk menumbuhkan kesadaran 
peserta didik terhadap nilai-nilai Islam seperti kejujuran, tanggung 
jawab, toleransi, dan keadilan, melalui kegiatan refleksi serta 
diskusi nilai. 

Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penguasaan 
pengetahuan (kognitif), tetapi juga menekankan penguatan aspek 
afektif dan tindakan nyata. Peran guru dalam model ini adalah 
sebagai pembimbing yang memfasilitasi siswa untuk berpikir 
kritis, berdialog secara terbuka, dan membuat keputusan 
berdasarkan nilai-nilai moral yang telah dipertimbangkan secara 
matang (Zuhairini, 2007: 98). Oleh sebab itu, penggunaan VCT 
dalam pembelajaran PAI diharapkan dapat menciptakan generasi 
yang tidak hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki 
komitmen moral yang kuat. 
 
Pengertian Model Value Clarification Technique (VCT) 

Model Value Clarification Technique (VCT) adalah salah 
satu pendekatan dalam pembelajaran yang menitikberatkan pada 
proses penanaman dan penguatan nilai melalui tahapan klarifikasi. 
Teknik ini dirancang untuk membimbing siswa dalam mengenal, 
memahami, memilih, serta menetapkan nilai-nilai yang diyakini 
dengan penuh kesadaran dan tanggung jawab. Selain itu, VCT 
juga mendorong peserta didik untuk menerapkan nilai-nilai 
tersebut dalam perilaku sehari-hari. Pendekatan ini tidak 
memaksakan siswa untuk menerima nilai tertentu, melainkan 
memberi kebebasan bagi mereka dalam menelaah serta 
merefleksikan nilai-nilai yang selaras dengan prinsip dan 
keyakinannya sendiri (Rokeach, 1973: 5).  



 

112 

Sanjaya menjelaskan bahwa VCT merupakan strategi 
pembelajaran yang diarahkan pada pengembangan aspek afektif 
siswa melalui kegiatan dialog, renungan, dan pengambilan 
keputusan dalam menghadapi situasi yang memiliki muatan moral 
(Sanjaya, 2011: 235). Tahapan yang dilalui meliputi pemilihan 
alternatif secara mandiri, penghargaan terhadap pilihan yang 
dibuat, dan pelaksanaan nilai yang telah dipilih secara konsisten. 
Dengan demikian, VCT tidak hanya sekadar penyampaian norma, 
tetapi merupakan proses pembentukan nilai secara aktif dan sadar. 
Dalam praktik pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam, 
VCT kerap digunakan untuk menumbuhkan karakter peserta 
didik. Melalui teknik seperti studi kasus, diskusi nilai, dan analisis 
dilema etis, siswa diajak untuk berpikir mendalam tentang nilai-
nilai yang relevan dengan kehidupan mereka, sekaligus 
menumbuhkan sikap tanggung jawab terhadap keputusan yang 
diambil. Oleh karena itu, pendekatan ini menjadi metode yang 
efektif untuk menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual secara 
bermakna. 

 
Penerapan VCT dalam Pendidikan Agama Islam 

Penerapan pendekatan Value Clarification Technique (VCT) 
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki 
tujuan utama untuk membentuk karakter peserta didik yang tidak 
hanya memahami ajaran agama secara konseptual, tetapi juga 
mampu menghayati serta mewujudkan nilai-nilai tersebut dalam 
kehidupan nyata. Dalam pelaksanaannya, VCT 
diimplementasikan melalui metode pembelajaran seperti 
pemecahan studi kasus, diskusi kelompok, permainan peran, serta 
penelaahan terhadap persoalan moral yang dekat dengan 
pengalaman sehari-hari siswa. 

Melalui metode ini, peserta didik diajak untuk menilai 
berbagai pilihan nilai, menggali pemahaman terhadap keyakinan 
pribadi mereka, serta membuat keputusan berdasarkan 
pertimbangan moral yang telah disadari secara utuh. Guru 



 

113 

berperan sebagai pendamping yang menciptakan lingkungan 
belajar yang kondusif, terbuka, dan mendorong keterlibatan aktif 
siswa dalam membahas nilai-nilai Islam seperti tanggung jawab, 
keadilan, dan kejujuran (Fitriana, 2021: 102). Oleh karena itu, 
VCT menjadi salah satu pendekatan yang efektif dalam konteks 
PAI, karena mampu membangun kesadaran nilai secara internal 
dan mendalam, bukan hanya sebatas penanaman norma secara 
sepihak. Hal ini sejalan dengan esensi PAI yang menekankan 
pembentukan generasi berkarakter islami yang siap menghadapi 
tantangan zaman dengan bekal nilai-nilai keagamaan yang kuat. 

 
Tantangan dan Solusi dalam Penerapan VCT 

Implementasi model Value Clarification Technique (VCT) 
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam menghadapi 
sejumlah tantangan, baik dari sisi pendidik maupun lingkungan 
sekolah. Salah satu kesulitan yang sering ditemui adalah minimnya 
pemahaman guru mengenai konsep VCT secara menyeluruh, 
termasuk dalam mengelola diskusi yang melibatkan nilai-nilai 
moral yang kompleks. Di samping itu, keterbatasan waktu di kelas 
menjadi kendala tersendiri, mengingat penerapan VCT 
memerlukan proses reflektif dan dialog yang cukup panjang dan 
mendalam. 

Tantangan lainnya adalah kesiapan peserta didik. Banyak 
siswa belum terbiasa berpikir kritis dan terbuka terhadap berbagai 
pilihan nilai, terutama jika mereka sebelumnya menjalani 
pembelajaran yang bersifat satu arah dan tidak partisipatif. 
Kondisi lingkungan sosial yang kurang kondusif juga bisa menjadi 
hambatan dalam menanamkan nilai secara optimal (Prastowo, 
2022: 189). Untuk mengatasi hal tersebut, perlu adanya 
peningkatan kompetensi guru melalui pelatihan dan bimbingan 
agar mereka dapat merancang aktivitas VCT yang relevan dengan 
konteks peserta didik. Selain itu, sinergi antara sekolah, keluarga, 
dan masyarakat sangat penting dalam menciptakan lingkungan 



 

114 

yang mendukung terbentuknya kesadaran dan sikap moral peserta 
didik secara menyeluruh. 

 
Daftar Pustaka 
Fitriana. Lilis. (2021). Model-Model Pembelajaran Inovatif 

dalam Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta: Deepublish. 
Mulyasa. E. (2014). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 

2013. Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Prastowo. Andi. (2022). Panduan Kreatif Membuat Model 

Pembelajaran Inovatif. Yogyakarta: DIVA Press. 
Rokeach. M. (1973). The Nature of Human Values. New York: 

Free Press. 
Sanjaya. Wina. (2011). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar 

Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana. 
Zuhairini.(2007). Metodologi Pengajaran Agama. Jakarta: Bumi 

Aksara. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

115 

 

Pengembangan Model Pembelajaran 
Blended Learning dalam Pendidikan 

Agama Islam sebagai Solusi Pembelajaran 
Efektif di Masa Transisi Teknologi 

Silfia Ikhlas, S.Pd.I., M.Ag21 
STAI Nusantara Banda Aceh 

 
“Pengembangan blended learning dalam Pendidikan Agama Islam 

menjadi solusi efektif menghadapi tantangan pembelajaran 
di era transisi teknologi digital” 

 
emajuan teknologi informasi dan komunikasi yang terjadi 
begitu cepat telah memberikan dampak signifikan dalam 

berbagai bidang kehidupan, termasuk dunia pendidikan. Saat ini, 
sistem pendidikan dituntut untuk menyesuaikan diri dengan 
perkembangan teknologi guna menciptakan proses pembelajaran 
yang lebih adaptif, efisien, dan selaras dengan dinamika zaman. 
Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), tantangan yang 
dihadapi menjadi lebih rumit karena tidak hanya mencakup 
penguasaan materi ajar keagamaan, tetapi juga menyangkut 
kemampuan menyampaikan nilai-nilai spiritual melalui platform 
digital secara efektif. Oleh sebab itu, dibutuhkan pendekatan 
pembelajaran yang mampu mengintegrasikan kelebihan metode 

 
21 Penulis lahir di Tanjung Bonai, 29 Mei 1989, merupakan Dosen 

STAI Nusantara Banda Aceh pada Program Studi Pendidikan Agama 
Islam, menyelesaikan studi S1 di UIN Imam Bonjol Padang tahun 2012, 
dan menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh tahun 
2017. 

K 



 

116 

tradisional dengan teknologi modern, salah satunya melalui 
pendekatan blended learning. 

Model blended learning adalah perpaduan antara 
pembelajaran langsung (tatap muka) dan pembelajaran berbasis 
daring, yang dirancang untuk meningkatkan kualitas interaksi, 
fleksibilitas, serta efektivitas proses belajar-mengajar. Pendekatan 
ini dinilai sesuai untuk diterapkan dalam PAI karena mampu 
menyampaikan materi secara mendalam sekaligus memenuhi 
kebutuhan peserta didik di era digital. Dalam masa peralihan 
menuju pemanfaatan teknologi secara menyeluruh, 
pengembangan model blended learning dalam PAI menjadi 
strategi penting untuk menjaga mutu pendidikan sekaligus 
memperkuat nilai-nilai keagamaan (Yuliana, 2021: 45). 

 
Konsep Blended Learning 

Blended learning adalah suatu pendekatan pembelajaran yang 
memadukan metode pembelajaran langsung di kelas (tatap muka) 
dengan pembelajaran berbasis teknologi melalui sistem daring 
(online). Pendekatan ini bukan sekadar penggunaan teknologi 
sebagai pelengkap, tetapi merupakan perpaduan utuh antara dua 
metode utama yang dirancang untuk menciptakan pengalaman 
belajar yang lebih optimal dan dinamis. Model ini bertujuan untuk 
memaksimalkan kelebihan masing-masing pendekatan, seperti 
interaksi sosial serta keterlibatan emosional dari pembelajaran 
konvensional, dan fleksibilitas waktu serta akses tanpa batas dari 
pembelajaran digital (Wibawa, 2020: 23). 

Garrison dan Vaughan menyatakan bahwa blended learning 
lebih dari sekadar digitalisasi materi pelajaran yang merupakan 
integrasi yang terstruktur antara lingkungan fisik dan virtual yang 
saling melengkapi, sehingga mendorong keterlibatan peserta didik 
secara lebih dalam. Melalui model ini, siswa dapat mengakses 
materi pembelajaran secara mandiri melalui media digital, namun 
tetap memperoleh pengalaman belajar langsung melalui diskusi, 
pengarahan, dan bimbingan dari guru saat pertemuan tatap muka. 



 

117 

Hal ini memperkuat pendekatan belajar yang bersifat aktif, 
kolaboratif, dan personal. 

Dalam implementasinya, blended learning menuntut 
pendidik untuk meningkatkan kemampuan dalam penggunaan 
teknologi sekaligus mengembangkan pendekatan pedagogis yang 
sesuai dengan perkembangan zaman. Model ini mendukung 
pelaksanaan pembelajaran berbasis proyek, diskusi online, serta 
evaluasi formatif yang fleksibel. Oleh karena itu, blended learning 
tidak hanya menjadi alternatif pembelajaran, tetapi juga berperan 
sebagai strategi inovatif yang menjawab tantangan pendidikan di 
era digital (Garrison, 2008: 5).  

 
Tantangan dan Peluang Pendidikan Agama Islam di Era 
Digital 

Perkembangan teknologi digital telah memberikan pengaruh 
besar terhadap dunia pendidikan, termasuk dalam ranah 
Pendidikan Agama Islam (PAI). Perubahan ini tidak hanya 
membawa kemudahan, tetapi juga menimbulkan berbagai 
tantangan yang perlu dihadapi dengan bijak, sembari membuka 
jalan bagi pemanfaatan peluang untuk meningkatkan mutu 
pembelajaran. Salah satu kendala utama dalam implementasi PAI 
di era digital adalah rendahnya tingkat literasi digital di kalangan 
guru dan siswa. Tidak sedikit pendidik yang belum memiliki 
kemampuan optimal dalam mengoperasikan perangkat dan sistem 
pembelajaran berbasis teknologi, seperti Learning Management 
System (LMS), media pembelajaran interaktif, maupun aplikasi 
komunikasi digital (Hidayatullah, 2021:62). Kondisi ini 
menyebabkan proses penyampaian materi ajar menjadi kurang 
maksimal, terutama bagi generasi yang telah terbiasa dengan 
teknologi dan visualisasi yang cepat serta menarik. 

Tantangan lainnya adalah maraknya penyebaran informasi 
keagamaan yang tidak dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah 
di dunia maya. Peserta didik berisiko terpapar konten yang 
mengandung provokasi, paham radikal, atau ajaran yang 



 

118 

bertentangan dengan nilai-nilai Islam moderat (Subandi, 2020: 
77). Kurangnya kemampuan menyaring informasi digital dapat 
mengarahkan pada pemahaman agama yang sempit. Oleh karena 
itu, penguatan literasi digital dalam bidang keagamaan menjadi 
sangat penting untuk dimasukkan dalam pengembangan 
kurikulum PAI. 

Meski demikian, era digital juga membawa peluang besar 
bagi pengembangan pendidikan agama. Teknologi dapat 
dimanfaatkan untuk menyampaikan materi secara lebih variatif 
dan interaktif, seperti melalui video pembelajaran, animasi, 
simulasi, serta aktivitas daring. Hal ini dapat menumbuhkan minat 
belajar siswa terhadap nilai-nilai keislaman secara lebih mendalam. 
Selain itu, pembelajaran berbasis digital memungkinkan akses luas 
terhadap sumber-sumber ilmu dari tokoh-tokoh agama di berbagai 
belahan dunia tanpa batasan geografis. Proses digitalisasi juga 
mendukung metode pembelajaran yang lebih partisipatif dan 
kolaboratif. Pendidik dapat mengajak peserta didik untuk 
berdiskusi dalam forum online, memproduksi konten dakwah 
digital, atau menjalankan proyek-proyek sosial yang bernuansa 
islami. Dengan demikian, pendidikan agama Islam di era digital 
memiliki potensi besar untuk membentuk generasi muslim yang 
berakhlak, berpikiran terbuka, dan melek teknologi (Munir, 2017: 
91). 

 
Strategi Pengembangan Model Blended Learning untuk PAI 

Perancangan model blended learning dalam konteks 
Pendidikan Agama Islam (PAI) membutuhkan pendekatan 
strategi yang menyeluruh agar proses pembelajaran dapat 
berlangsung secara efektif dan sesuai dengan tujuan yang 
ditetapkan. Salah satu langkah kunci dalam strategi ini adalah 
menggabungkan materi ajar keagamaan dengan metode 
pembelajaran yang memanfaatkan teknologi secara optimal. Guru 
dituntut untuk merancang proses pembelajaran yang 
mengombinasikan sesi tatap muka dan kegiatan daring secara 



 

119 

seimbang, dengan mempertimbangkan esensi spiritual dan nilai-
nilai dalam materi PAI (Raharjo, 2020: 88). Berbagai perangkat 
digital seperti Learning Management System (LMS), media video, 
dan forum diskusi online bisa digunakan sebagai sarana 
pendukung dalam meningkatkan kualitas interaksi serta 
pemahaman siswa terhadap materi keagamaan (Nurhayati, 2021: 
54). Selain itu, pembuatan materi ajar berbasis multimedia 
meliputi animasi, podcast bernuansa Islami, maupun simulasi 
praktik ibadah dapat menambah minat siswa sekaligus 
memperkuat pemahaman mereka terhadap nilai-nilai ajaran Islam 
(Hasan, 2019: 102). 

Strategi lainnya mencakup pelatihan guru PAI secara 
berkelanjutan, khususnya dalam aspek pemanfaatan teknologi 
pendidikan dan perancangan pembelajaran digital. Pendidik perlu 
dibekali kemampuan untuk mengelola pembelajaran daring, 
menyusun penilaian berbasis teknologi, serta memantau 
perkembangan siswa melalui data digital. Dengan penerapan 
strategi yang tepat, model blended learning berpotensi menjadi 
pendekatan yang adaptif dan efektif dalam menjawab tantangan 
pendidikan agama di era digital ini. 

 
Daftar Pustaka 
Garrison. D. R., & Vaughan. N. D. (2008). Blended Learning in 

Higher Education: Framework, Principles, and Guidelines. 
San Francisco: Jossey-Bass. 

Hidayatullah. Furqon. (2021). Teknologi Pendidikan Islam di Era 
Digital. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Hasan. M. (2019). Media Pembelajaran Interaktif untuk 
Pendidikan Islam. Semarang: Pelita Ilmu. 

Munir. (2017). Pembelajaran Digital: Implementasi dan Inovasi 
dalam Pendidikan. Bandung: Alfabeta. 

Nurhayati. Lilis. (2021). Inovasi Pembelajaran Agama Berbasis 
Teknologi. Malang: Cerdas Ulet Press. 



 

120 

Raharjo. S. B. (2020). Desain Pembelajaran Digital dalam 
Pendidikan Islam. Surabaya: UIN Press. 

Subandi. M. A. (2020). Literasi Keagamaan Digital: Tantangan 
dan Strategi di Era Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Wibawa. Budi. (2020). Blended Learning: Konsep, Strategi, dan 
Implementasi dalam Pendidikan. Yogyakarta: Deepublish. 

Yuliana. Siti. (2021). Model Pembelajaran Blended Learning dalam 
Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

121 

 

Penerapan Strategi Pembelajaran 
Interaktif dalam Pengajaran Pendidikan 
Agama Islam untuk Menumbuhkan Sikap 

Spiritual dan Sosial Peserta Didik 

A’zizah, S.Pd.I., M.Ag22 
STAI Al-Washliyah Banda Aceh 

 
“Strategi pembelajaran interaktif menumbuhkan sikap spiritual 
dan sosial siswa melalui pengajaran Pendidikan Agama Islam” 

 
endidikan Agama Islam (PAI) memiliki kontribusi yang 
signifikan dalam membentuk kepribadian peserta didik, 

khususnya dalam menanamkan keseimbangan antara nilai spiritual 
dan sosial. Seiring dengan perkembangan era digital dan tantangan 
global, proses pembelajaran agama tidak lagi cukup disampaikan 
secara konvensional atau bersifat teoritis semata. Diperlukan 
pendekatan yang lebih interaktif dan kontekstual agar materi ajar 
dapat lebih mudah dipahami dan diterapkan dalam kehidupan 
nyata. Pendekatan pembelajaran interaktif menjadi salah satu 
strategi yang tepat untuk menciptakan suasana kelas yang aktif, 
menyenangkan, dan mendorong keterlibatan siswa secara langsung 
(Mulyasa, 2017:65). 

Melalui metode ini, guru tidak lagi menjadi pusat informasi, 
melainkan fasilitator yang membantu peserta didik dalam 
berdiskusi, berkolaborasi, serta menghubungkan materi 

 
22 Penulis lahir di Pohroh, 28 Desember 1989, merupakan dosen 

tetap di STAI Al-Washliyah Banda Aceh pada Program Studi Pendidikan 
Agama Islam, menyelesaikan pendidikan S2 di UIN Ar-Raniry Banda 
Aceh Banda Aceh. 

P 



 

122 

pembelajaran dengan kondisi sosial yang mereka alami sehari-hari. 
Hal ini memungkinkan nilai-nilai spiritual seperti iman, kejujuran, 
dan ketulusan, serta nilai-nilai sosial seperti kepedulian dan 
tanggung jawab, dapat tertanam secara lebih mendalam. Berbagai 
studi mengungkapkan bahwa siswa yang belajar melalui 
pendekatan interaktif menunjukkan respons yang lebih positif 
terhadap ajaran agama dan hubungan sosial mereka. Dengan 
demikian, inovasi dalam strategi pembelajaran menjadi kunci 
untuk membentuk karakter siswa secara holistik (Zuhairini, 2008: 
112). 

 
Pengertian Strategi Pembelajaran Interaktif 

Strategi pembelajaran interaktif adalah metode pengajaran 
yang menitikberatkan pada keterlibatan aktif siswa dalam seluruh 
proses belajar. Dalam pendekatan ini, peserta didik tidak hanya 
berperan sebagai penerima informasi, melainkan turut aktif dalam 
berinteraksi, baik dengan guru, teman sekelas, maupun dengan 
lingkungan belajar mereka. Melalui interaksi tersebut, siswa 
didorong untuk memahami materi secara lebih mendalam serta 
mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan reflektif. Sanjaya 
menyatakan bahwa strategi pembelajaran interaktif merupakan 
rangkaian langkah yang disusun secara sistematis oleh pendidik 
agar proses belajar berlangsung dinamis, bermakna, dan 
memungkinkan siswa memperoleh pengalaman belajar langsung 
yang membangun pengetahuan secara mandiri (Sanjaya, 2006: 
126). 

Strategi ini umumnya mencakup teknik seperti diskusi 
kelompok, tanya jawab, studi kasus, simulasi, hingga proyek 
kolaboratif, yang semuanya mendukung pengembangan 
kemampuan berpikir dan keterampilan sosial siswa. Selain itu, 
pendekatan ini dianggap mampu menciptakan suasana belajar 
yang terbuka dan menghargai partisipasi setiap individu. Dalam 
kondisi tersebut, siswa diberi ruang untuk menyampaikan 
pendapat dan merasa dihargai. Ini sangat relevan khususnya dalam 



 

123 

pendidikan agama, di mana nilai-nilai moral dan spiritual tidak 
cukup hanya dijelaskan, tetapi harus dialami secara nyata dan 
dikaji bersama dalam konteks kehidupan sehari-hari. Oleh karena 
itu, strategi interaktif tidak hanya memperkuat penyampaian 
materi pelajaran, tetapi juga memainkan peran penting dalam 
pembentukan karakter dan kepribadian peserta didik secara 
menyeluruh (Uno, 2010: 88). 

 
Penerapan dalam Pengajaran Pendidikan Agama Islam 

Penerapan strategi pembelajaran interaktif dalam Pendidikan 
Agama Islam (PAI) menjadi elemen penting dalam menciptakan 
proses belajar yang tidak hanya fokus pada kemampuan 
intelektual, tetapi juga mencakup aspek emosional dan 
keterampilan. Pembelajaran agama idealnya tidak terbatas pada 
hafalan atau pemahaman teori, melainkan diarahkan pada 
penguatan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari peserta 
didik. Pendekatan interaktif mampu membentuk pengalaman 
belajar yang aktif, menyenangkan, serta bermakna secara pribadi 
dan sosial. Dalam pengajaran PAI, pendekatan interaktif seperti 
kerja kelompok, simulasi, permainan peran, dan analisis kasus 
sangat efektif dalam menggali nilai-nilai Islam seperti amanah, 
tanggung jawab, dan toleransi. Contohnya, guru dapat melibatkan 
siswa dalam diskusi mengenai isu-isu sosial terkini dan 
mengaitkannya dengan prinsip-prinsip Islam. Metode ini 
memberikan pemahaman bahwa ajaran agama bukan hanya materi 
pelajaran di sekolah, tetapi juga menjadi pedoman dalam 
kehidupan bermasyarakat (Rohmah, 2018: 74). 

Hasan Langgulung menegaskan bahwa pembelajaran agama 
yang baik adalah yang mampu menyentuh dimensi emosional dan 
sosial siswa, serta memberi ruang bagi proses penanaman nilai 
secara bertahap dan sadar (Hasan, 2004: 145). Oleh sebab itu, guru 
PAI dituntut untuk kreatif dalam memilih teknik pembelajaran 
yang tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga 
merangsang pemikiran kritis, dialog, dan perilaku sesuai dengan 



 

124 

ajaran Islam. Dengan strategi ini, siswa akan lebih terlibat dalam 
proses belajar dan terdorong untuk menerapkan nilai-nilai agama 
dalam kehidupan sehari-hari, baik di lingkungan sekolah maupun 
di masyarakat luas. 
 
Dampak Terhadap Sikap Spiritual dan Sosial Peserta Didik 

Penerapan metode pembelajaran interaktif dalam dunia 
pendidikan memberikan dampak yang signifikan terhadap 
perkembangan sikap spiritual dan sosial peserta didik. Dengan 
terlibat aktif dalam proses pembelajaran, siswa tidak hanya 
memperoleh informasi, tetapi juga mengalami proses penanaman 
nilai-nilai yang berkaitan dengan moralitas, keimanan, serta 
interaksi sosial antar individu. Aktivitas pembelajaran yang 
melibatkan diskusi, kerja kelompok, studi kasus, dan refleksi 
bersama membantu siswa untuk menggali makna ajaran agama 
secara lebih dalam dan praktis dalam kehidupan sehari-hari. 
Melalui aktivitas yang mendorong kontemplasi, empati, serta 
hubungan yang lebih intim dengan Tuhan, sikap spiritual siswa 
dapat berkembang. Kegiatan seperti membaca dan merenungkan 
ayat-ayat suci, berdiskusi tentang pelajaran moral dalam ibadah, 
serta terlibat dalam proyek sosial yang dilandasi nilai-nilai Islam 
dapat meningkatkan keimanan dan ketakwaan peserta didik. 
Proses ini memperkuat pemahaman bahwa agama bukan sekadar 
pengetahuan, melainkan pedoman dalam kehidupan nyata (Hasan, 
2009: 89). 

Selain itu, penggunaan strategi pembelajaran interaktif juga 
memberikan pengaruh positif terhadap sisi sosial siswa. Dengan 
berinteraksi dan bekerja sama dalam proses pembelajaran, siswa 
diajarkan untuk menghargai perbedaan, berkolaborasi, dan 
bertanggung jawab. Hal ini sangat penting untuk membentuk 
karakter yang lebih toleran dan peduli terhadap sesama 
(Ramayulis, 2013: 157). Menurut Zubaedi, pendidikan yang 
berhasil adalah pendidikan yang mampu mengembangkan secara 
holistik pribadi peserta didik, baik dalam aspek spiritual maupun 



 

125 

sosial, sehingga mereka dapat menjadi individu yang berakhlak 
baik dan bermanfaat bagi masyarakat (Zubaedi, 2011:104).  

 
Daftar Pustaka 
Hasan. Syamsu Yusuf. (2009). Psikologi Perkembangan Peserta 

Didik. Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Langgulung. H. (2004). Pendidikan Islam dan Peranannya 

dalam Pembangunan di Dunia Islam. Jakarta: Pustaka Al-
Husna Baru. 

Mulyasa. E. (2017). Pengembangan dan Implementasi Kurikulum 
2013. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Ramayulis. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 
Rohmah. N. (2018). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam. Yogyakarta: Deepublish. 
Sanjaya, Wina. (2006). Strategi Pembelajaran Berorientasi 

Standar Proses Pendidikan. Jakarta: Kencana. 
Uno, Hamzah B. (2010). Model Pembelajaran: Menciptakan 

Proses Belajar Mengajar yang Kreatif dan Efektif. Jakarta: 
Bumi Aksara. 

Zubaedi. (2011). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan 
Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Zuhairini, dkk. (2008). Metodologi Pengajaran Agama Islam. 
Jakarta: Bumi Aksara. 

 
 
 
 
 
 
 



 

126 

 

Kejujuran dan Amanah dalam Islam 

Simahate Bengi23 
Institut Agama Islam Negeri Takengon 

 
“Kejujuran dan Amanah adalah nilai utama islam, membentuk 

pribadi bertakwa,dapat di percaya, dan berakhlak mulia” 

 
ejujuran adalah sikap maupun prilaku yang mencerminkan 
kebenaran dalam ucapan, baik itu Tindakan maupun niat, 

dalam islam kejujuran berarti berkata dan bertindak sesuai dengan 
kenyataan yang sebenarnya. dan amanah ialah sifat terpuji dalam 
islam yang berarti dapat di percaya, Amanah juga di artikan 
menjaga atau melaksanakan sesuatu yang telah di percayakan 
kepada kita baik itu menjaga kepercayaan maupun rahasia. 

Tujuan dari mempelajari kedua sifat ini seseorang dapat 
membentuk pribadi yang berakhlak mulia dan bertanggung jawab 
sesuai dengan ajaran agama. Sifat ini tidak hanya membawa 
kebaikan di dunia saja tetapi juga menjadi amalan yang akan di 
hitung di akhirat kelak. 

Kejujuran adalah sikap yang mengatakan dan melakukan 
sesuatu yang sesuai dengan kebenaran, tanpa menyembunyikan 
fakta yang sebenarnya baik itu dalam ucapan, perbuatan, serta niat 
dalam hati. adapun amanah adalah rasa tanggung jawab terhadap 
sesuatu yang di percayakan pada seseorang, baik berupa barang, t 
ugas, maupun rahasia. amanah mencakup kepada kepercayaaan 
dari allah, manusia dan diri kita sendiri. 

 
23 Penulis berasal dari aceh tengah, dilahirkan di aceh tengah 03 

januari 2005. Sekarang penulis mengabdi sebagai mahasiswi Pendidikan 
Guru Madrasah Ibtidaiyah di Institut Agama Islam Negeri Takengon.  

K 



 

127 

Kejujuran dalam islam adalah sikap berkata dan bertindak 
sesuai dengan kenyataan dan kebenaran. jujur adalah 
mencerminkan hati yang bersih dan niat yang lurus dalam 
kejujuran tidak hanya sebatas berkata benar, tetapi mencakup 
keselarasan antara hati, ucapan, dan perbuatan yang sesuai dengan 
kebenaran dan ridho alllah. Kejujuran dalam islam memiliki 
beberapa bentuk: 

1. Kejujuran dalam niat 
Ialah salah satu bentuk kejujuran paling mendasar dalam 

islam. Ini berarti seseorang yang benar-benar meniatkan amal 
atau perbuatan nya hanya untuk allah swt, tanpa di sertai niat 
tersembunyi seperti angin di puji, atau mendapatkan 
keuntungan duniawi. ikhlas adalah inti dari kejujuran niat, di 
mana semua amal ibadah dan perbuatan baik, dalam islam 
baru bernilai jika di lakukan karena allah semata. 

Hadist tentang kejujuran dalam niat yang di riwayatkan 
oleh Umar Bin Khattab radhiyallahu’anhu: 
 

نوََى مَا امْرِئُ  لِك ل ُِ وَإنَِّمَا باِلن يَِّاتِ، الأعَْمَالُ  إنَِّمَا   

“Sesungguhnya segala amal itu tergantung pada niatnya, 
dan sesungguhnya setiap orang akan mendapatkan 
(balasan) sesuai dengan apa yang di niatkan..” (HR.Bukhari 
no.1dan muslim no.1907) 

 
Hadits ini menekankan pentingnya niat yang jujur dan 

Ikhlas dalam setiap perbuatan,kejujuran dalam niat berarti 
sesesorang melakukan amal semata-mata karena allah, bukan 
karena riya, atau ingin di puji atau tujuan yang mengarah 
kepada duniawi. 
2. Kejujuran dalam berbicara 

Kejujuran dalam berbicara berarti ucapan seseorang 
mencerminkan pada suatu hal yang benar benar nyata dan 
tidak mengada-ngada, berkata dengan apa adanya tanpa 



 

128 

mengurangi maupun menambah perkataan dalam kebenaran. 
kejujuran dalam perkataan ini ialah salah satu ciri utama orang 
yang beriman. 

Hadist tentang kejujuran dalam berbicara: 
 

دْقَُ إِنَُّ  ، إلِىَ يهَْدِيُ الص ِ لُ  يَزَالُ  وَمَا الْجَنَّةِ، إلِىَ يهَْدِي الْبِرَُّ وَإِنَُّ الْبِر ِ ج   الرَّ
ى يصَْد قُ  دْقَُ وَيتَحََرَّ يقاً اللَُِّّ عِندَُ ي كْتبََُ حَتَّى الص ِ صِد ِ  

"Sesungguhnya kejujuran membawa kepada kebaikan, 
dan kebaikan membawa ke surga. Dan seseorang yang 
senantiasa berkata jujur dan berusaha jujur, akan 
dicatat di sisi Allah sebagai orang yang sangat jujur 
(ṣiddīq).” (HR.Bukhari no.6094, muslim no.2607) 

 
Hadist yang di atas bermakna tentang kejujuran dalam 

berbicara di mana saat kita berbicara untuk selalu 
membiasakan nya dengan perkataan yang jujur dan setiap 
orang yang berkata jujur akan mendapatkan derajat yang lebih 
tinggi di sisi allah swt.  
Amanah dapat di artikan sebagai kepercayaan di mana segala 

sesuatu yang sudah di percayakan kepada seseorang untuk di jaga, 
atau pun di sampaikan sesuai dengan yang seharusnya.sifat 
Amanah ini ialah salah satu akhlak yang mulia yang wajib di miliki 
oleh seseorang.di dalam Masyarakat amanah adalah yang paling 
utama terbentuknya keyakinan sesama Masyarakat orang yang 
selalu Amanah akan di percaya dan sifat Amanah ini juga 
menjadikan kita menjadi seseorang yang membentuk hubungan 
sosial yang sehat,tetapi juga menjadi jalan kita di akhirat kelak 
maka dari sifat ini lah kita belajar bahwa Amanah adalah ujian 
iman, maka barang siapa yang dengan tulus menjaga sifat ini maka 
dia sebagai hamba allah swt yang bertakwa. 

Di dalam sifat Amanah ini terbagi menjadi beberapa bagian 
di antaranya: 

 



 

129 

1. Amanah terhadap allah  
Amanah kepada allah ialah segala bentuk tangung jawab 

yang di titipkan allah kepada kita sebagai seorang hamba di 
mana allah menyuruh kita melakukan perintahnya, dan 
menjauhkan diri dari larangannya, Amanah kepada allah 
adalah inti dari hidup seorang muslim terhadap 
manusia,alam,dan diri sendiri. 

Hadist tentang Amanah terhadap allah: QS.Al-Ahzab ayat 
72: 

 
تُِ عَلَى ٱلْأمََانَةَُ عَرَضْناَ إنَِّا وَٰ ٰـ  يحَْمِلْنهََا أنَُ فأَبَيَْنَُ وَٱلْجِباَلُِ وَٱلْأرَْضُِ ٱلسَّمَ

نُ  وَحَمَلهََا مِنْهَا وَأشَْفقَْنَُ ٰـ نسَ ا كَانَُ إنَِّه ۥ ُۖٱلِْْ ُ ظَل ومًًۭ جَه ولًًۭ  

"Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanah 
kepada langit, bumi dan gunung-gunung, maka 
semuanya enggan untuk memikul amanah itu dan 
mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah 
amanah itu oleh manusia. Sungguh, manusia itu sangat 
zalim dan sangat bodoh." 
 
Dari hadist di atas menjelaskan inti dari kehidupan. taat 

kepada syariat, jujur dalam beriman, dan bertanggung jawab 
atas dunia dan akhirat. ayat ini juga menjadi peringatan dan 
dorongan agar manusia tidak meremehkan tanggung jawab 
nya.  
2. Amanah sesama manusia 

Di dalam kehidupan bermasyarakat, kepercayaan adalah 
yang paling utama dalam membangun hubungan yang 
harmoni. setiap seseorang yang menitipkan suatu hal baik 
berupa rahasia, tugas maupun janji, ini adalah bentuk 
tanggung jawab moral yang di sebut sebagai Amanah terhadap 
sesama manusia. Ketika seseorang di beri titipan maka ia 
terlihat konsisten untuk menjaganya inilah yang menjadi 
integritas pribadi seseorang.  



 

130 

Rasulullah saw bersabbda: 
“Tidak Beriman Seseorang Yang Tidak Bisa Di Percaya 
Dan Tidak Ada Agama Bagi Orang Yang Tidak 
Menepati Janji.”(HR.Ahmad) 
Dari hadist di atas menegaskan kan bahwa Amanah bukan 

hanya urusan duniawi tetapi juga bagian dari iman, maka 
orang yang bisa menjaga kepercayaan sesama manusia akan 
selalu di hormati dan selalu di percaya oleh Masyarakat. 
3. Amanah terhadap diri sendiri  

Amanah bukan hanya tentang menjaga kepercayaan orang 
lain atau menjalankan perintah allah, tetapi juga menjaga diri 
sendiri dengan jujur dan bertanggug jawab. amanah terhadap 
diri sendiri ialah bentuk paling dalam dari tanggung jawab 
pribadi,sadar akan hak dan kewajiban sebagai seorang hamba 
allah sebagai manusia yang berakal. kejujuran terhadap diri 
sendiri adalah awal dari kehidupan yang baik,jika seseorang 
tidak mampu jujur dengan hatinya sulit baginya untuk 
bersikap adil kepada orang lain, setiap Keputusan dan prilaku 
mencerminkan bagaimana seseorang menghargai hidup yang 
di titipkan oleh allah swt. 

Rasullulah saw bersabda; 
“Setiap Kalian Adalah Pemimpin, Dan Setiap Kalian 
Akan Di Mintai Pertanggung jawaban atas yang di 
pimpin” 
Dari hadist yang di atas ialah Amanah terhadap diri 

sendiri yaitu menjaga diri dari segala perbuatan maksiat, dan 
menjalankan kewajiban kepada allah,serta menjaga anggota 
tubuh,hati,dan pikiran agar tetap selalu berada dalam jalan 
yang allah ridhoi. 
Menjaga kejujuran dan Amanah di dalam kehidupan yang 

modern, keduanya bukan hanya bagian dari akhlakyang mulia saja 
tetapi juga bukti nyata keimanan seseorang. namun di Tengah 



 

131 

kehidupan yang modern ini kejujuran dan Amanah menjadi 
tangangan besar di antara nya ialah: 

1. Daya Tarik dunia 
Di mana orang mudah sekali tergoda untuk 

mengorbankan kejujuran demi harta,jabatan,dan 
popularitas.godaan ini akan selalu ada,tqapi orang yang 
beriman akan menempatkan akhirat di atas dunia,seseorang 
yang beriman akan selalu memegang teguh nilai kejujuran 
serta Amanah meski itu beresiko. 
2. Tekanan pergaulan  

Di dalam lingkungan yang bebas kebohongan membuat 
orang yang jujur terlihat ‘aneh’ di mana kebanyakan orang 
memilih njalan pintas, mereka yang memegang Amanah justru 
di anggap lebih lemah. 
3. Kekhawatiran dan kepentingan pribadi 

Rasa takut akan kesalahan,  atau kehilangan sering kali 
menjadi dorongan seseorang untuk menyembunyikan 
kebenaran atau lari dari tanggung jawab. padahal ini bentuk 
nyata dari mengkhianati Amanah yang sudah di emban. 
Berdasarkan dari penjelasan di atas, kejujuran dan Amanah 

dalam islam kedua sifat ini menjadi prinsip utama yang 
mencerminkan keimanan seseorang.amanah juga tidak hanya 
sebatas pada harta,tetapi juga tanggung jawab terhadap waktu, 
ilmu, jabatan, dan bahkan rahasia orang lain.kejujuran 
mencerminkan hati yang bersih dan jalan menuju keberkahan serta 
keselamatan dunia dan akhirat. Kejujuran dan Amanah bukan 
sekedar nilai moral saja melainkan perintah allah dan ciri-ciri orang 
beriman, di dunia modern yang serba cepat dua nilai ini justru 
menjadi pelita yang menuntun kita ke jalan yang benar- baik 
dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun professional. 

 
 
 



 

132 

 

Kreativitas Guru dalam Mendesain 
Pengajaran Pendidikan Agama Islam 

yang Mampu Menjawab Tantangan 
Zaman dan Kebutuhan Siswa 

Husnawiyah, S.Pd.I., M.Ag24 
SMKS Al-Fitri Beureunuen 

 
“Kreativitas guru PAI penting untuk menciptakan pembelajaran 

yang relevan, interaktif, dan adaptif terhadap tantangan 
zaman serta kebutuhan siswa” 

 
erubahan zaman yang berlangsung sangat cepat, khususnya di 
era digital, menuntut dunia pendidikan untuk senantiasa 

berinovasi agar tetap sejalan dengan dinamika yang terjadi. 
Pendidikan Agama Islam (PAI), sebagai fondasi dalam 
membentuk karakter dan akhlak peserta didik, juga harus mampu 
mengikuti perkembangan dan menjawab kebutuhan siswa masa 
kini. Dalam hal ini, peran guru sangatlah penting, terutama dalam 
merancang pembelajaran yang inovatif, komunikatif, dan 
bermakna. Kreativitas guru tidak hanya terbatas pada metode 
penyampaian materi, tetapi juga mencakup kemampuan 
mengaitkan ajaran Islam dengan kondisi nyata yang dihadapi siswa 
dalam kehidupan sehari-hari. 

 
24 Penulis lahir di Alue Calong Tangse, 02 Maret 1983, merupakan 

Guru di Salah satu sekolah SMK S Al-Fitri Beureunuen Kab.Pidie, 
menyelesaikan studi S1di PTI Al-Hilal Sigli pada tahun 2011, dan 
menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh tahun 
2017. 

P 



 

133 

 Arus globalisasi, kemajuan teknologi informasi, serta 
perubahan nilai-nilai sosial menuntut guru PAI untuk bersikap 
adaptif dan berpikir kreatif dalam memenuhi kebutuhan generasi 
digital. Pembelajaran yang kaku dan bersifat satu arah tidak lagi 
efektif bagi siswa modern, sehingga dibutuhkan pendekatan yang 
lebih relevan dan kontekstual. Oleh karena itu, kreativitas guru 
dalam mendesain strategi pembelajaran yang responsif terhadap 
perkembangan zaman menjadi faktor penting dalam menjaga 
makna dan efektivitas pendidikan agama di lingkungan sekolah 
(Mulyasa, 2013: 45). 
 
Tantangan Zaman dalam Pendidikan Agama Islam 

Di tengah arus globalisasi dan perkembangan pesat teknologi 
informasi, Pendidikan Agama Islam (PAI) dihadapkan pada 
beragam tantangan yang semakin kompleks. Salah satu tantangan 
terbesar adalah menyampaikan nilai-nilai Islam dalam konteks 
dunia digital yang dipenuhi informasi instan, yang sering kali 
bertentangan dengan ajaran Islam. Remaja dan siswa saat ini 
tumbuh dalam budaya global yang membentuk cara berpikir kritis 
dan terbuka terhadap berbagai pandangan. Kondisi ini menuntut 
agar pendidikan agama bersifat fleksibel dan responsif terhadap 
kebutuhan spiritual serta tantangan aktual yang dihadapi siswa. 
Tantangan lain yang perlu mendapat perhatian serius adalah 
rendahnya minat siswa terhadap pelajaran agama yang dianggap 
membosankan, terlalu teoritis, dan kurang aplikatif.  

Banyak peserta didik melihat PAI hanya sebagai pelajaran 
hafalan, tanpa memahami manfaat praktisnya dalam kehidupan 
sehari-hari. Hal ini menuntut guru untuk meninjau ulang metode 
dan pendekatan pengajaran yang digunakan, agar mampu 
menghadirkan pengalaman belajar yang lebih bermakna. PAI 
seharusnya tidak hanya fokus pada transfer ilmu, tetapi juga 
menjadi sarana pembentukan karakter, nilai moral, dan kepedulian 
sosial siswa. Di sisi lain, keragaman budaya, pengaruh gaya hidup 
sekuler, serta masifnya penyebaran paham ekstrem melalui media 



 

134 

sosial turut menjadi tantangan besar. Guru PAI dituntut memiliki 
kemampuan untuk mengajarkan agama secara relevan dan 
moderat, dengan pendekatan yang menyesuaikan konteks zaman. 
Pendidikan agama diharapkan dapat menjadi benteng moral yang 
membimbing siswa untuk tetap menjunjung tinggi nilai-nilai 
Islam yang membawa kedamaian bagi seluruh alam (Zamroni, 
2011: 63). 

 
Peran Kreativitas Guru dalam Mendesain Pengajaran 

Kreativitas menjadi elemen krusial yang wajib dimiliki oleh 
seorang guru dalam merancang proses pembelajaran, terlebih di 
tengah perubahan zaman yang terus berkembang. Peran guru saat 
ini tidak hanya sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai 
fasilitator, pendorong semangat, dan pencipta inovasi dalam 
proses pendidikan. Oleh karena itu, kemampuan berpikir kreatif 
menjadi dasar dalam menciptakan suasana belajar yang menarik, 
relevan, serta bermakna bagi peserta didik. Dalam konteks 
pengajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), kreativitas sangat 
diperlukan guna mengatasi kebosanan siswa terhadap metode 
pembelajaran tradisional yang kurang menarik. Guru yang kreatif 
mampu menyusun kegiatan belajar yang aktif, kontekstual, dan 
menyenangkan. Hal ini bisa dicapai melalui pemanfaatan media 
digital, teknologi pembelajaran, permainan edukatif, kerja 
kelompok, simulasi, hingga memasukkan isu-isu aktual ke dalam 
pembahasan materi.  

Pendekatan tersebut membuat siswa merasa lebih terhubung 
dengan pelajaran, sehingga semangat belajar dan pemahaman 
mereka terhadap ajaran Islam meningkat. Selain itu, guru perlu 
menyesuaikan metode pembelajarannya dengan kebutuhan dan 
karakter peserta didik yang beragam. Dengan pendekatan kreatif, 
guru dapat menemukan strategi yang fleksibel serta responsif 
terhadap kondisi kelas. Misalnya, dengan mengimplementasikan 
model pembelajaran berbasis proyek (project-based learning), guru 
dapat mengajak siswa untuk aktif menyelesaikan persoalan nyata 



 

135 

yang berkaitan dengan nilai-nilai agama. Hal ini tidak hanya 
mendorong kemampuan berpikir kritis, tetapi juga 
menumbuhkan kesadaran keagamaan dan sosial siswa. 

Kemampuan guru untuk menyusun materi ajar secara kreatif 
juga tercermin dari bagaimana ia mengaitkan isi pembelajaran 
dengan realitas kekinian. Tidak hanya bersumber dari buku teks, 
tetapi juga dari fenomena kehidupan modern seperti isu 
lingkungan, teknologi, dan keberagaman sosial. Dengan demikian, 
siswa dapat memahami ajaran Islam secara kontekstual sebagai 
pedoman hidup yang relevan di era modern (Hanafi, 2017: 112). 
Secara keseluruhan, kreativitas guru dalam mendesain 
pembelajaran berperan besar dalam menunjang keberhasilan 
pendidikan, terutama dalam membentuk karakter dan akhlak 
siswa sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

 
Contoh Praktik Kreatif dalam Pengajaran PAI 

Dalam menghadapi dinamika zaman yang terus berubah, 
guru Pendidikan Agama Islam (PAI) perlu mengembangkan 
pendekatan pembelajaran yang inovatif dan responsif. Salah satu 
metode kreatif yang bisa diterapkan adalah teknik storytelling atau 
bercerita. Pendekatan ini terbukti efektif dalam menanamkan 
nilai-nilai Islam karena mampu menyentuh aspek emosional, 
mengaktifkan daya imajinasi, serta mendorong pemikiran siswa 
secara lebih mendalam. Pemanfaatan teknologi digital seperti 
video edukatif, podcast bertema Islam, serta platform interaktif 
seperti Kahoot! atau Quizizz menjadi alternatif pembelajaran yang 
menarik. Contoh praktik kreatif lainnya adalah penerapan model 
pembelajaran berbasis proyek (project-based learning), di mana 
siswa diminta untuk memproduksi karya dakwah digital, seperti 
video pendek, poster, atau kampanye sosial yang mengangkat nilai-
nilai keislaman. (Suyadi, 2020: 87). 

 
 
 



 

136 

Dampak Positif dari Pengajaran PAI yang Kreatif 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) yang dirancang 

secara kreatif mampu memberikan pengaruh positif yang 
signifikan terhadap perkembangan peserta didik. Salah satu 
manfaat utamanya adalah meningkatnya antusiasme dan motivasi 
belajar siswa. Ketika guru menggunakan pendekatan yang 
bervariasi dan menarik seperti integrasi teknologi, proyek 
kolaboratif, dan metode pembelajaran aktif siswa tidak lagi merasa 
jenuh atau terbebani saat mempelajari mata pelajaran agama. 
Suasana belajar yang menyenangkan mendorong keterlibatan siswa 
secara lebih aktif, sehingga pemahaman terhadap materi pun 
menjadi lebih mendalam (Sutrisno, 2021: 134). 

Sebagai contoh, penggunaan metode storytelling 
memungkinkan siswa untuk mengaitkan nilai akhlak, toleransi, 
serta kepedulian sosial dengan pengalaman nyata yang mereka 
hadapi. Hal ini menjadikan materi pembelajaran lebih kontekstual 
dan sesuai dengan kondisi mereka (Hasanah, 2018:56). Tidak 
hanya itu, pengajaran PAI yang kreatif juga mendorong 
pengembangan kemampuan berpikir kritis dan inovatif pada 
siswa.  

Model pembelajaran yang mengajak siswa untuk 
menciptakan solusi atau berkarya, seperti dalam proyek dakwah 
berbasis media digital, dapat meningkatkan kemampuan problem 
solving, komunikasi, serta kolaborasi. Keterampilan ini menjadi 
sangat esensial dalam menghadapi tantangan kehidupan di era 
global yang serba kompleks. (Zainuddin, 2019: 75). 

 
Dafar Pustaka 
Hanafi. I. (2017). Kreativitas Pembelajaran Guru di Era Modern. 

Jakarta: Prenadamedia Group. 
Hasanah. N. (2018). Metode Kreatif dalam Pengajaran 

Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



 

137 

Mulyasa. E. (2013). Menjadi Guru Profesional: Strategi 
Meningkatkan Kualitas Guru di Era Global. Bandung: 
Remaja Rosdakarya. 

Suyadi. (2020). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
di Era Digital. Yogyakarta: Prenada Media. 

Sutrisno. S. (2021). Pendidikan Agama Islam dan Keterampilan 
Abad 21. Surabaya: Alfabeta. 

Zamroni.M. (2011). Pendidikan Islam di Era Globalisasi: 
Tantangan dan Peluang. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Zainuddin. A. (2019). Inovasi Pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam. Jakarta: Kencana. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

138 

 



 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

BAB III 

Pembentukan Karakter Unggul 
Melalui Pendidikan Agama Islam 

bagi Generasi Emas 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

140 

 

Pemahaman Tauhid dalam 
Pendidikan Agama Islam di Lembaga 

Pendidikan Anak Usia Dini 

Dr. Nia Wardhani, S.Pd.I., M.A25 

UIN Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe 
 

“Pemahaman tauhid dalam Pendidikan Anak Usia Dini 
merupakan langkah awal yang sangat penting dalam 

membentuk fondasi keimanan yang kuat” 

 
embelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah proses 
pembelajaran yang bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai 

ajaran Islam kepada peserta didik, baik dalam bentuk 
pengetahuan, sikap, maupun perilaku, agar dapat menjalani 
kehidupan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Zakiah Daradjat 
menyatakan bahwa Pendidikan Agama Islam adalah usaha sadar 
untuk menyiapkan peserta didik dalam meyakini, memahami, 
menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam melalui kegiatan 
bimbingan, pengajaran, dan latihan. Departemen Agama RI 
mendefinisikan PAI sebagai usaha sadar dan terencana dalam 
menyiapkan peserta didik untuk mengenal, memahami, 

 
25 Penulis berasal dari Keumala, Kabupaten Pidie, Provinsi Aceh, 

dan lahir pada tahun 1985. Pendidikan jenjang sarjana diselesaikan pada 
tahun 2009, diikuti oleh gelar magister pada tahun 2011, dan gelar 
doktoral pada tahun 2017. Selama menempuh pendidikan tinggi, penulis 
fokus pada bidang Pendidikan Agama Islam. Saat ini, penulis berprofesi 
sebagai dosen tetap berstatus PNS di Program Studi Pendidikan Agama 
Islam, Pascasarjana, UIN Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe. 

P 



 

141 

menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam melalui kegiatan 
bimbingan, pengajaran, atau latihan. 

Pendidikan anak usia dini (PAUD) merupakan fondasi awal 
dalam proses pembentukan karakter dan kepribadian anak. Pada 
masa inilah perkembangan kognitif, afektif, dan psikomotorik 
anak sedang berada dalam masa emas (golden age). Oleh karena itu, 
penting bagi lembaga PAUD untuk menyisipkan nilai-nilai 
keagamaan, khususnya pemahaman tauhid, dalam proses 
pembelajaran. Tauhid sebagai inti dari ajaran Islam harus 
diperkenalkan sejak dini agar anak memiliki pondasi keimanan 
yang kuat dan terarah. Pendidikan anak usia dini (PAUD) 
merupakan fondasi utama dalam membentuk nilai-nilai 
keagamaan seorang anak. Dalam Islam, penanaman tauhid atau 
keesaan Allah SWT menjadi inti dari seluruh ajaran agama. Oleh 
karena itu, pemahaman tauhid harus dikenalkan sejak dini agar 
anak tumbuh menjadi pribadi yang beriman, bertakwa, dan 
memiliki akhlak mulia. Lembaga pendidikan anak usia dini 
memiliki peran strategis dalam mengenalkan konsep-konsep dasar 
tauhid secara sederhana, menyenangkan, dan sesuai dengan tahap 
perkembangan anak. 

Pengenalan konsep tauhid kepada anak usia dini bukanlah 
hal yang mudah, karena keterbatasan daya nalar mereka. Namun, 
dengan pendekatan yang tepat, guru PAUD dapat menanamkan 
nilai-nilai ketauhidan secara sederhana dan menyenangkan. Artikel 
ini akan membahas pentingnya pemahaman tauhid dalam PAUD, 
pendekatan yang digunakan, serta tantangan dan solusi dalam 
implementasinya. 

Tauhid secara etimologi berasal dari kata wahhada yang 
berarti menjadikan satu atau mengesakan. Dalam konteks Islam, 
tauhid berarti mengesakan Allah dalam segala aspek ketuhanan, 
seperti Rububiyah (keesaan dalam mencipta dan mengatur), 
Uluhiyah (keesaan dalam ibadah), dan Asma wa Sifat (keesaan 
dalam nama dan sifat Allah). Urgensi pengajaran tauhid dalam 
pendidikan anak usia dini terletak pada upaya membentuk dasar 
iman sejak awal. Rasulullah SAW sendiri mengajarkan kalimat laa 



 

142 

ilaaha illallah sebagai kalimat tauhid pertama kepada para 
sahabat dan umatnya. Membiasakan anak mengenal dan menyebut 
nama Allah, serta menyadari bahwa segala sesuatu adalah ciptaan-
Nya, akan memupuk kecintaan dan kesadaran beragama sejak dini. 

Anak usia dini (0–6 tahun) berada pada tahap perkembangan 
yang sangat cepat, namun belum memiliki kemampuan berpikir 
abstrak secara sempurna. Oleh karena itu, konsep tauhid yang 
sifatnya abstrak perlu dikemas dengan pendekatan yang konkrit, 
visual, dan emosional. Karakteristik anak usia dini yang relevan 
untuk pembelajaran tauhid antara lain: Egosenrik (anak 
memandang dunia dari sudut pandangnya sendiri); pembelajar 
aktif (belajar melalui pengalaman langsung, pengamatan, dan 
interaksi); Imajinatif (anak suka berfantasi dan menyukai cerita); 
dan meniru (mereka belajar dengan meniru perilaku orang dewasa 
atau guru mereka). Implikasinya, pengajaran tauhid harus 
dilakukan secara menyenangkan, kreatif, dan berulang-ulang. 
Media seperti lagu, gambar, cerita, dan permainan sangat efektif 
digunakan untuk menanamkan konsep ketauhidan secara 
bertahap dan alami. 

Pengajaran tauhid di PAUD dapat dilakukan melalui 
beberapa pendekatan seperti: Pendekatan Tematik (Menyisipkan 
nilai tauhid dalam tema keseharian anak seperti tema "Ciptaan 
Allah", "Tubuhku", "Keluargaku", dan sebagainya); Pembelajaran 
Berbasis Cerita (Storytelling) Guru dapat menggunakan kisah para 
nabi atau cerita fabel Islami untuk menanamkan konsep bahwa 
hanya Allah yang Maha Kuasa; Melalui lagu dan nyanyian Islami, 
lagu-lagu sederhana seperti “Allah Maha Besar” atau “Allah 
Ciptakan Dunia” sangat efektif; Pembiasaan dan Teladan, Guru 
sebagai role model harus menunjukkan sikap dan ucapan yang 
mencerminkan ketauhidan; kegiatan rutin spiritual (membiasakan 
anak untuk berdoa, mendengarkan murottal, dan menyebut 
asmaul husna secara rutin). 

Namun demikian, terdapat beberapa tantangan dalam 
mengajarkan tauhid pada anak usia dini antara lain: Jika konsep 
abstrak sulit dipahami, maka solusinya adalah menggunakan 



 

143 

media visual dan konkret serta menghindari penjelasan teoretis; 
Jika kurangnya pelatihan guru PAUD maka perlu pelatihan dan 
workshop fokus pada metode pendidikan agama Islam untuk 
anak; Jika minimnya bahan ajar Islami untuk anak, maka perlu 
pengembangan media pembelajaran Islami; dan jika terdapat 
perbedaan latar belakang keluarga, maka perlunya kolaborasi 
antara sekolah dan orang tua. 

Dengan demikian, pemahaman tauhid dalam pendidikan 
anak usia dini merupakan langkah awal yang sangat penting dalam 
membentuk fondasi keimanan yang kuat. Melalui pendekatan 
yang sesuai dengan karakteristik anak, konsep tauhid dapat 
ditanamkan secara sederhana, menyenangkan, dan membekas di 
hati mereka. Guru PAUD memiliki peran vital dalam proses ini. 
Dengan dukungan media pembelajaran yang tepat dan kerjasama 
dengan orang tua, pembelajaran tauhid akan memberikan dampak 
positif jangka panjang bagi pembentukan karakter anak sebagai 
generasi muslim yang beriman dan bertakwa. 

 
Daftar Pustaka 
Hamdani, R. (2019). Pendidikan Tauhid dalam Membentuk 

Karakter Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Islam Anak 
Usia Dini, 3(2), 45–57.   

Ramli, M. (2020). Implementasi Nilai-Nilai Tauhid dalam 
Pembelajaran Anak Usia Dini di Lembaga Pendidikan Islam. 
Jurnal Tarbiyatuna, 11(1), 23–31.   

Yusuf, M. (2021). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Berbasis Tauhid untuk Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan 
Islam, 7(1), 88–97.   

Sari, N., & Wahyuni, D. (2020). Internalisasi Nilai Tauhid dalam 
Kurikulum Pendidikan Anak Usia Dini. Jurnal Golden Age, 
5(2), 110–121.   



 

144 

Nurhidayah, L. (2022). Pembelajaran Tauhid melalui Lagu dan 
Cerita Islami di Lembaga PAUD. Jurnal Edukasi Anak Usia 
Dini, 6(3), 134–142.   

Fadilah, S. (2021). Keteladanan Guru dalam Menanamkan Nilai 
Tauhid pada Anak Usia Dini. Jurnal Al-Athfal: Jurnal 
Pendidikan Anak, 7(1), 65–76.   

Maulidah, H. (2019). Integrasi Pendidikan Tauhid dalam 
Pembelajaran Tematik Anak Usia Dini. Jurnal Tarbawi, 
4(1), 33–42. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

145 

 

 Strategi Inovatif Guru dalam 
Mengembangkan Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam yang Relevan 
dengan Nilai-Nilai Kehidupan Siswa 

Dr. Dahrina. M. S.Ag., MA26 
MIN 4 Kota Banda Aceh 

 
“Guru menggunakan strategi inovatif untuk menjadikan 
pembelajaran Pendidikan Agama Islam lebih kontekstual, 

aplikatif, dan relevan dengan kehidupan siswa” 

 
endidikan Agama Islam (PAI) memegang peranan penting 
dalam pembentukan moral dan karakter siswa. Di era digital 

dan globalisasi yang terus berkembang, guru diharapkan tidak 
sekadar menyampaikan materi secara teoritis, tetapi juga mampu 
mengaitkan ajaran agama dengan konteks kehidupan nyata yang 
dialami siswa sehari-hari. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung 
jawab, toleransi, dan kepedulian sosial perlu ditanamkan melalui 
metode pembelajaran yang kreatif dan relevan. Namun demikian, 
pendekatan tradisional yang masih banyak diterapkan di beberapa 
institusi pendidikan sering menjadikan PAI dipandang sebatas 
sebagai mata pelajaran hafalan, bukan sebagai ilmu yang dapat 
dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari. Akibatnya, siswa 
cenderung kurang terlibat secara emosional dan tidak memiliki 

 
26 Penulis lahir di Dataran Tinggi Gayo Aceh Tengah, 26 Oktober 

1974, merupakan Kepala Sekolah MIN 4 Kota Banda Aceh, 
menyelesaikan S2 di Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh, dan S3 di 
Pascasarjana UIN Ar-Raniry Banda Aceh pada Program Studi 
Pendidikan Agama Islam. 

P 



 

146 

pemahaman yang mendalam terhadap nilai-nilai Islam yang 
diajarkan. Oleh karena itu, guru dituntut untuk mengembangkan 
metode pembelajaran yang inovatif dan sesuai dengan kebutuhan 
zaman agar nilai-nilai Islami dapat tertanam kuat dalam pribadi 
siswa. 

Inovasi dalam pembelajaran PAI dapat diwujudkan melalui 
berbagai strategi seperti penerapan pembelajaran kontekstual, 
pemanfaatan teknologi digital, pendekatan berbasis proyek, 
metode bercerita (storytelling), hingga kerja sama antara sekolah, 
orang tua, dan masyarakat. Diharapkan dengan penerapan 
strategi-strategi tersebut, proses pembelajaran PAI menjadi lebih 
bermakna, menyentuh kehidupan nyata siswa, dan mampu 
membentuk karakter yang religius dan kontributif di tengah 
masyarakat modern (Mulyasa, 2015: 45). 

 
Tantangan dalam Pembelajaran PAI di Era Modern 

Di tengah kemajuan teknologi yang pesat dan maraknya arus 
informasi, pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) 
dihadapkan pada berbagai tantangan baru yang cukup kompleks. 
Salah satu tantangan utama adalah terjadinya pergeseran nilai 
moral dan budaya yang dipengaruhi oleh globalisasi. Para siswa 
kini terpapar oleh berbagai konten digital yang tidak jarang 
bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam, sehingga guru 
harus mampu menghadirkan pembelajaran yang lebih inovatif dan 
menyesuaikan materi ajar dengan konteks kehidupan siswa masa 
kini agar tetap menarik dan bermakna (Zuhairini, 2019: 102). 
Kondisi ini menuntut guru PAI untuk tidak hanya menguasai 
materi ajar secara akademis, tetapi juga memiliki kemampuan 
adaptasi yang tinggi terhadap perubahan zaman melalui 
pendekatan yang komunikatif dan kontekstual. 

Di sisi lain, minimnya minat sebagian peserta didik terhadap 
mata pelajaran agama menjadi tantangan tersendiri. Banyak dari 
mereka melihat PAI sebagai pelajaran yang membosankan karena 
cenderung teoritis dan tidak berhubungan langsung dengan 



 

147 

persoalan yang mereka alami dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini 
menyebabkan keterlibatan siswa dalam pembelajaran menjadi 
rendah dan nilai-nilai Islam tidak terserap secara optimal dalam 
karakter mereka (Hasan, 2017: 88). Guna mengatasi hal tersebut, 
diperlukan metode yang mampu mengaitkan materi PAI dengan 
realitas siswa, seperti melalui pendekatan berbasis proyek atau 
analisis kasus nyata. Tantangan berikutnya adalah belum 
optimalnya pemanfaatan teknologi oleh sebagian guru PAI dalam 
proses mengajar. Padahal, di tengah kebiasaan siswa yang akrab 
dengan media digital, metode konvensional seperti ceramah satu 
arah dan hafalan menjadi kurang relevan dan efektif (Nata, 2020: 
134). Oleh karena itu, guru perlu meningkatkan kemampuan 
literasi digital agar dapat menciptakan pengalaman belajar yang 
interaktif, menarik, dan sesuai dengan karakteristik generasi saat 
ini. 

 
Strategi Inovatif Guru dalam Pengembangan Pembelajaran 
PAI 

Dalam rangka meningkatkan mutu proses belajar Pendidikan 
Agama Islam (PAI), guru perlu menerapkan pendekatan-
pendekatan yang inovatif. Pendekatan ini tidak hanya fokus pada 
penyampaian materi keilmuan, tetapi juga harus mengintegrasikan 
nilai-nilai keislaman dalam konteks kehidupan siswa. Pembaruan 
dalam metode pembelajaran menjadi hal yang krusial, terutama 
dalam menghadapi perkembangan zaman yang dinamis dan penuh 
tantangan (Sudrajat, 2018: 56). Peran guru sebagai pembimbing 
dan fasilitator menjadi sangat vital dalam menciptakan suasana 
belajar yang interaktif, relevan, dan menyentuh aspek emosional 
siswa. 

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan adalah 
Contextual Teaching and Learning (CTL), yaitu menghubungkan 
pelajaran agama dengan pengalaman nyata yang dialami siswa 
dalam kehidupan sehari-hari. Strategi ini bertujuan agar nilai-nilai 
Islam tidak sekadar dipahami secara teoritis, tetapi juga dapat 



 

148 

diaplikasikan secara langsung dalam kehidupan mereka (Samsul 
Nizar, 2016: 133). Sebagai contoh, ketika membahas topik 
kejujuran, guru dapat mengaitkannya dengan kejadian atau 
perilaku yang sering dijumpai di rumah atau di lingkungan 
sekolah, sehingga memudahkan siswa untuk memahami dan 
menerapkannya. Selanjutnya, pemanfaatan teknologi digital 
menjadi bagian penting dari strategi pembelajaran masa kini. Guru 
bisa memanfaatkan berbagai media seperti video interaktif, 
platform kuis daring, atau simulasi digital untuk menyampaikan 
materi secara lebih menarik (Muslich, 2017: 88). Pendekatan ini 
tidak hanya menyesuaikan dengan karakteristik siswa era digital, 
tetapi juga meningkatkan partisipasi mereka dalam pembelajaran. 

Strategi lain yang tidak kalah penting adalah pembelajaran 
berbasis proyek (Project-Based Learning). Guru dapat mendorong 
siswa untuk mengembangkan proyek sosial yang berkaitan dengan 
nilai-nilai keislaman, seperti kampanye kebersamaan atau kegiatan 
kepedulian sosial (Ramayulis, 2019: 174). Dengan cara ini, siswa 
memperoleh pengalaman langsung dalam menerapkan nilai agama, 
serta belajar bekerja sama dan berpikir kritis. Dengan 
mengombinasikan berbagai pendekatan inovatif tersebut, 
pembelajaran PAI menjadi lebih efektif dalam membentuk 
karakter Islami siswa secara holistik dan aplikatif dalam kehidupan 
sehari-hari. 

 
Dampak Strategi Inovatif Terhadap Siswa 

Penerapan metode pembelajaran yang inovatif dalam 
Pendidikan Agama Islam (PAI) memberikan kontribusi yang 
signifikan terhadap perkembangan karakter dan kemampuan siswa 
secara menyeluruh. Melalui strategi pembelajaran yang kreatif dan 
relevan, siswa tidak hanya menjadi lebih antusias dalam mengikuti 
proses belajar, tetapi juga terdorong untuk memahami serta 
menghayati nilai-nilai Islam dalam konteks kehidupan nyata 
(Rusman, 2017: 122). Salah satu manfaat paling menonjol dari 
penggunaan pendekatan inovatif adalah tumbuhnya semangat 



 

149 

belajar siswa. Saat guru menggunakan metode pembelajaran yang 
variatif dan melibatkan partisipasi aktif, seperti pemanfaatan 
teknologi digital, studi kasus, maupun proyek kolaboratif, siswa 
merasa lebih dekat dengan materi yang diajarkan dan tidak 
menganggapnya monoton (Suprihatiningrum, 2016: 89). Hal ini 
menciptakan dorongan bagi siswa untuk mengeksplorasi materi 
agama secara lebih mendalam dan aplikatif. 

Lebih jauh lagi, strategi pembelajaran yang inovatif turut 
memperkuat pembentukan karakter siswa. Pendekatan yang 
berbasis pengalaman nyata melatih mereka untuk berpikir kritis 
dan reflektif, membuat keputusan berdasarkan nilai-nilai Islam, 
serta meningkatkan kemampuan berinteraksi secara sosial seperti 
empati, kerja sama, dan sikap toleran (Zubaedi, 2015: 101). 
Dengan demikian, pembelajaran PAI menjadi sarana penting 
dalam membentuk pribadi siswa yang berakhlak mulia dan siap 
menghadapi berbagai tantangan kehidupan modern. Secara 
keseluruhan, pendekatan yang inovatif menjadikan pelajaran 
agama lebih relevan, menyenangkan, dan efektif dalam 
membentuk generasi yang berkarakter Islami secara menyeluruh. 

 
Daftar Pustaka 
Hasan. Said. (2017). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam. Yogyakarta: Deepublish. 
Mulyasa. E. (2015). Menjadi Guru Profesional. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 
Muslich. M. (2017). Kurikulum dan Pembelajaran. Yogyakarta: 

Ar-Ruzz Media. 
Nata. Abuddin. (2020). Pendidikan Islam di Era Globalisasi. 

Jakarta: Kencana.  
Ramayulis. (2019). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 
Rusman. (2017). Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan 

Profesionalisme Guru. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 



 

150 

Sudrajat. A. (2018). Inovasi Pendidikan Islam. Bandung: CV 
Pustaka Setia. 

Samsul Nizar. (2016). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Ciputat 
Press. 

Suprihatiningrum. J. (2016). Strategi Pembelajaran: Teori dan 
Aplikasi. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Zuhairini. et al. (2019). Metodologi Pendidikan Agama Islam. 
Jakarta: Bumi Aksara. 

Zubaedi. (2015). Desain Pendidikan Karakter. Jakarta: Kencana. 
 
 
 



 

151 

 

Genealogi Pemikiran Aswaja di Indonesia 

Dr. Ahmad Maesur, M.Hi27 
STIT Al-Muslihuun Kanigoro Blitar 

 
“Genealogi pemikiran Aswaja Indonesia berkembang melalui 
sintesis tradisi Islam klasik dengan budaya lokal Nusantara 

selama berabad-abad lamanya” 

 
enealogi pemikiran Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) di 
Indonesia memiliki akar sejarah yang panjang dan kompleks, 

dimulai dari periode awal penyebaran Islam di Nusantara pada 
abad ke-13. Pemikiran Aswaja yang berkembang di Indonesia 
tidak dapat dilepaskan dari konteks geografis, budaya, dan sosial-
politik yang unik di kepulauan ini.  Fase awal penyebaran 
pemikiran Aswaja di Indonesia ditandai dengan kedatangan para 
wali dan ulama dari berbagai daerah, terutama dari Hadramaut, 
Gujarat, dan Persia pada abad ke-13 hingga ke-16. Para tokoh 
seperti Malik Ibrahim, Sunan Gresik, dan Wali Songo lainnya 
membawa pemahaman Aswaja yang telah berkembang di pusat-
pusat keilmuan Islam klasik. Mereka tidak hanya menyebarkan 

 
27 Penulis lahir di Blitar,10 Mei 1970. Merupakan dosen di 

program studi pendidikan agama Islam di STIT Al Muslihuun Tlogo 
Blitar. Menyelesaikan S1 prodi KPI di universitas Islam Tribakti Lirboyo 
Kediri 2001, S2 prodi Hukum Islam di universitas Islam negeri sunan 
2005 Ampel Surabaya, S3 prodi pendidikan dasar Islam di Universitas 
Islam Sayid Ali Rohmatulloh Tulungagung 2020. Aktif berorganisasi 
dan Kajian keilmuan sebagai ketua MUI Kecamatan Kanigoro sejak 
tahun 2010, Wakil Syuriah PCNU Kabupaten Blitar sejak 2024. Dan 
menjadi dewan penasehat ISNU Kabupaten Blitar 2023-2028. 

G 



 

152 

ajaran Islam, tetapi juga mengembangkan metodologi dakwah 
yang adaptif dengan budaya local. 

Periode klasifikasi dan kodifikasi pemikiran Aswaja di 
Indonesia terjadi pada abad ke-17 hingga ke-18, ketika mulai 
bermunculan karya-karya tulis ulama Nusantara yang sistematis. 
Tokoh seperti Hamzah Fansuri, Syamsuddin as-Sumatrani, dan 
Nuruddin ar-Raniri di Aceh, serta Yusuf al-Makassari di Sulawesi, 
mulai menulis karya-karya yang menjelaskan pemikiran Aswaja 
dalam konteks lokal. 

Perkembangan pemikiran Aswaja pada masa Kerajaan 
Mataram dan Demak menunjukkan proses akulturasi yang 
mendalam antara nilai-nilai Islam dengan tradisi Jawa. Raja-raja 
seperti Sultan Agung dan para ulama istana mengembangkan 
konsep kepemimpinan yang menggabungkan prinsip-prinsip 
Aswaja dengan konsep kepemimpinan Jawa tradisional. 

Abad ke-18 dan ke-19 menjadi periode konsolidasi pemikiran 
Aswaja melalui jaringan pesantren yang semakin menguat di Jawa, 
Madura, dan wilayah lainnya. Tokoh-tokoh seperti Kiai Kholil 
Bangkalan, Kiai Sahid Bogor, dan Hadratussyaikh Hasyim Asy'ari 
mulai membangun tradisi keilmuan yang solid dengan 
mengembangkan kurikulum yang menggabungkan ilmu-ilmu 
agama klasik dengan kebutuhan masyarakat lokal. Periode ini juga 
ditandai dengan munculnya tradisi sanad keilmuan yang jelas, 
menghubungkan ulama Indonesia dengan pusat-pusat keilmuan di 
Mekah dan Madinah. 

Pengaruh gerakan pembaruan Islam dari Timur Tengah pada 
akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20 membawa dinamika baru 
dalam genealogi pemikiran Aswaja Indonesia. Tokoh-tokoh 
seperti Ahmad Khatib al-Minangkabawi, Nawawi al-Bantani, dan 
Mahfudz at-Tirmasi yang belajar di Haramain membawa pulang 
pemikiran-pemikiran baru yang kemudian berinteraksi dengan 
tradisi Aswaja lokal.  

Periode kolonial Belanda memberikan tantangan sekaligus 
peluang bagi perkembangan pemikiran Aswaja di Indonesia. Di 



 

153 

satu sisi, kebijakan kolonial yang membatasi aktivitas keagamaan 
memaksa ulama untuk mengembangkan strategi dakwah yang 
lebih sophisticated. Di sisi lain, kontak dengan sistem pendidikan 
Barat memaksa pemikiran Aswaja untuk merespons tantangan 
modernitas. Tokoh-tokoh seperti KH. Ahmad Dahlan dan KH. 
Hasyim Asy'ari mengembangkan pemikiran yang menggabungkan 
tradisi Aswaja dengan kebutuhan zaman modern. 

Lahirnya organisasi-organisasi Islam modern seperti 
Muhammadiyah (1912) dan Nahdlatul Ulama (1926) menandai 
fase institucionalisasi pemikiran Aswaja di Indonesia. Kedua 
organisasi ini, meskipun memiliki pendekatan yang berbeda, sama-
sama berkomitmen pada pemikiran Aswaja sebagai dasar teologis 
mereka. Muhammadiyah dengan pendekatan purifikasi dan NU 
dengan pendekatan tradisionalis menciptakan dialektika 
pemikiran yang memperkaya khazanah Aswaja Indonesia, 
sekaligus menunjukkan fleksibilitas dan adaptabilitas pemikiran 
Aswaja terhadap berbagai konteks sosial-budaya. 

Masa pergerakan nasional dan perjuangan kemerdekaan 
memberikan dimensi baru pada pemikiran Aswaja Indonesia, yaitu 
dimensi kebangsaan dan politik. Tokoh-tokoh seperti KH. Wahab 
Hasbullah, KH. Bisri Syansuri, dan KH. Mas Mansur 
mengembangkan pemikiran yang menggabungkan loyalitas 
keagamaan dengan semangat kebangsaan(Rofiq, 2019).  

Periode Orde Lama membawa tantangan ideologis bagi 
pemikiran Aswaja Indonesia, terutama dalam menghadapi 
ideologi-ideologi sekuler seperti nasionalisme radikal, sosialisme, 
dan komunisme(Musadat, 2021). Tokoh-tokoh seperti 
Mohammad Natsir, Isa Anshary, dan para ulama NU 
mengembangkan pemikiran yang mempertahankan identitas Islam 
sambil berpartisipasi aktif dalam pembangunan bangsa. 
Perdebatan tentang dasar negara dan peran Islam dalam 
kehidupan berbangsa bernegara menjadi arena penting bagi 
artikulasi pemikiran Aswaja Indonesia. 



 

154 

Era Orde Baru dengan kebijakan depolitisasi Islam memaksa 
pemikiran Aswaja untuk mencari ruang ekspresi baru, terutama 
dalam bidang sosial, ekonomi, dan budaya. Tokoh-tokoh seperti 
KH. Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid, dan Ahmad 
Wahib mengembangkan pemikiran Aswaja yang lebih inklusif dan 
kontekstual. Mereka memperkenalkan konsep-konsep seperti 
pribumisasi Islam, Islam sebagai etika sosial, dan pluralisme agama 
yang memperkaya discourse pemikiran Aswaja Indonesia. 

Perkembangan pemikiran Aswaja pada era reformasi ditandai 
dengan munculnya keragaman interpretasi dan pendekatan yang 
lebih terbuka. Tokoh-tokoh seperti KH. Said Aqil Siradj, KH. 
Mustofa Bisri, dan generasi muda pemikir NU seperti Ulil Abshar 
Abdalla mengembangkan pemikiran yang merespons tantangan 
globalisasi, demokratisasi, dan pluralisme. Munculnya konsep 
Islam Nusantara pada era ini merupakan puncak dari proses 
genealogis pemikiran Aswaja yang telah berlangsung berabad-
abad. 

Tradisi keilmuan pesantren sebagai basis genealogi pemikiran 
Aswaja Indonesia memiliki karakteristik yang unik, yaitu 
penggabungan antara transmisi horizontal (antar generasi) dengan 
adaptasi vertikal (terhadap konteks zaman). Sistem pembelajaran 
kitab kuning, tradisi sorogan, bandongan, dan bahts al-masail 
menciptakan metodologi keilmuan yang memungkinkan 
kontinuitas sekaligus inovasi dalam pemikiran Aswaja. Pesantren-
pesantren besar seperti Tebuireng, Lirboyo, Ploso, dan Sarang 
menjadi pusat-pusat pengembangan pemikiran yang berpengaruh 
hingga kini. 

Kontribusi tokoh-tokoh perempuan dalam genealogi 
pemikiran Aswaja Indonesia, meskipun sering terabaikan, 
sebenarnya sangat signifikan. Nyai-nyai pesantren seperti Nyai 
Khoiriyah Hasyim, Nyai Bisyri Syansuri, dan generasi selanjutnya 
seperti Sinta Nuriyah dan Lies Marcoes telah mengembangkan 
pemikiran Aswaja yang sensitif gender dan responsif terhadap isu-
isu perempuan. Mereka membuktikan bahwa pemikiran Aswaja 



 

155 

tidak hanya maskulin, tetapi juga memberikan ruang bagi 
partisipasi intelektual perempuan. 

Dimensi sufisme dalam genealogi pemikiran Aswaja 
Indonesia memberikan warna spiritual yang khas, 
membedakannya dari pemikiran Aswaja di wilayah lain. Tradisi 
tarekat seperti Qadiriyah, Naqsyabandiyah, dan Syadziliyah yang 
berkembang di pesantren-pesantren Indonesia telah memperkaya 
pemikiran Aswaja dengan dimensi esoterik dan praktik spiritual 
yang mendalam. Tokoh-tokoh seperti KH. Zainuddin Fananie, 
KH. Hamid Pasuruan, dan KH. As'ad Syamsul Arifin 
mengintegrasikan ajaran tasawuf dengan pemikiran fikih dan 
teologi Aswaja. 

Respons pemikiran Aswaja Indonesia terhadap tantangan 
modernitas dan postmodernitas menunjukkan dinamika dan 
vitalitas tradisi ini. Munculnya lembaga-lembaga pendidikan 
tinggi Islam seperti IAIN, UIN, dan perguruan tinggi keagamaan 
lainnya telah menjadi laboratorium pengembangan pemikiran 
Aswaja kontemporer. Para akademisi Muslim seperti Harun 
Nasution, Fazlur Rahman Indonesia (Komaruddin Hidayat), dan 
Ahmad Syafii Maarif mengembangkan metodologi studi Islam 
yang menggabungkan tradisi Aswaja dengan pendekatan akademik 
modern. 

Perkembangan teknologi informasi dan globalisasi pada abad 
ke-21 membawa tantangan sekaligus peluang baru bagi genealogi 
pemikiran Aswaja Indonesia. Munculnya media sosial, platform 
digital, dan jaringan virtual telah mengubah cara transmisi dan 
diskusi pemikiran keagamaan. Generasi muda Muslim Indonesia 
yang terdidik secara modern namun tetap berpegang pada tradisi 
Aswaja, seperti yang tergabung dalam. 

Proyeksi masa depan genealogi pemikiran Aswaja Indonesia 
menunjukkan potensi yang sangat besar untuk memberikan 
kontribusi bagi discourse Islam global. Konsep Islam Nusantara 
yang dikembangkan oleh NU, pemikiran Islam berkemajuan dari 
Muhammadiyah, dan berbagai inovasi pemikiran dari lembaga-



 

156 

lembaga Islam lainnya telah mulai mendapat pengakuan 
internasional. Keunikan pemikiran Aswaja Indonesia yang mampu 
memadukan otentisitas dengan modernitas, lokalitas dengan 
universalitas, serta spiritualitas dengan rasionalitas, menjadikannya 
sebagai model yang dapat menginspirasi pengembangan pemikiran 
Islam di wilayah lain. Tantangan ke depan adalah 
bagaimanamempertahankan kontinuitas genealogis sambil terus 
berinovasi menghadapi dinamika zaman yang semakin kompleks. 

 
Daftar Pustaka 
Musadat, I. (2021). Paradigma Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja) 

Dengan Pendekatan Kultural: Strategi Membangun Sikap 
Keberagamaan. Kajian Islam Aswaja, 1(1), 73. 

Rofiq, A. (2019). Living Aswaja Sebagai Model Penguatan 
Pendidikan. Tarbawi, 16(1), 1–13. 

Musadat, I. (2021). Paradigma Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja) 
Dengan Pendekatan Kultural: Strategi Membangun Sikap 
Keberagamaan. Kajian Islam Aswaja, 1(1), 73. 

Rofiq, A. (2019). Living Aswaja Sebagai Model Penguatan 
Pendidikan. Tarbawi, 16(1), 1–13. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

157 

 

Utlubul Ilma Minal Mahdi Ilal Lahdi: 
Konsep Lifelong Learning dalam Islam 

Dr. KH. Habib Bawafi, M.Hi28 
STIT Al-Muslihuun Kanigoro Blitar 

 
“Pembelajaran berkelanjutan dalam Islam mencakup 

pengembangan spiritual, intelektual, dan karakter sepanjang 
hidup manusia untuk mencapai ridha Allah” 

 
i sebuah masjid kecil di pinggiran Madinah, seorang pria 
berusia lanjut duduk bersila di hadapan seorang guru muda. 

Rambutnya telah memutih, wajahnya penuh keriput pengalaman, 
namun matanya berbinar penuh semangat. Ia sedang mempelajari 
tajwid Al-Quran dengan tekun, seolah ia adalah seorang murid 
baru yang baru pertama kali memegang mushaf. Pemandangan ini 
bukanlah hal yang aneh di zaman Rasulullah SAW, bahkan sangat 
dianjurkan. Inilah manifestasi nyata dari sabda Nabi Muhammad 
SAW: "Utlubul ilma minal mahdi ilal lahdi"-carilah ilmu dari 
buaian hingga liang lahat. Kalimat sederhana namun revolusioner 
ini telah mengubah paradigma pendidikan dunia selama berabad-
abad. Rasulullah SAW tidak hanya menyampaikan konsep 
pendidikan, tetapi merumuskan filosofi pembelajaran yang 

 
28 Penulis lahir di Blitar, 1 November 1972, merupakan Dosen di 

Program Studi Pendidikan Agama Islam(PAI), STIT Al Mulsihuun 
Blitar, menyelesaikan S1 Di IAIN Sunan Ampel 1997 Fakultas syariah, 
S2 Pascasarjana UNISMA Malang, S3 UNMER. Aktif di Organisasi 
sebagai wakil ketua PC IPNU Kota Blitar pada Tahun 1998, Wakil 
Ketua PC GP-Anshor Kota Blitar Periode 2002 dan 2005, Wakil Ketua 
PCNU Kota Blitar 2009, Ketua PCNU Kota Blitar 2016-Sekarang  

D 



 

158 

melampaui batasan usia, status sosial, dan kondisi 
kehidupan(Isnaini, 2020). Dalam hadits yang diriwayatkan oleh 
Ibnu Abdil Barr ini, terkandung makna mendalam tentang 
hakikat manusia sebagai makhluk pembelajar yang tidak pernah 
berhenti berkembang sepanjang hidupnya. 

Kata "mahdi" yang berarti buaian atau tempat tidur bayi, 
mengisyaratkan bahwa proses pembelajaran dimulai sejak manusia 
lahir ke dunia. Bahkan dalam pandangan Islam modern, konsep ini 
diperluas hingga mencakup pendidikan pranatal, di mana ibu 
hamil dianjurkan untuk membaca Al-Quran dan dzikir agar 
berpengaruh positif terhadap perkembangan janin. Sementara 
"lahdi" yang bermakna liang lahat atau kubur, menunjukkan 
bahwa pembelajaran tidak berhenti hingga nafas terakhir. Ini 
bukan sekadar metafora, melainkan panduan praktis untuk 
menjalani kehidupan yang bermakna. 

Konsep lifelong learning dalam Islam ini jauh mendahului 
teori-teori pendidikan Barat modern. Ketika dunia Barat baru 
mulai mengenal istilah "lifelong learning" pada abad ke-20, Islam 
telah menerapkannya selama lebih dari 14 abad(Mustakim et al., 
2021). Rasulullah SAW sendiri menjadi teladan hidup dari konsep 
ini. Meskipun sebagai Nabi yang menerima wahyu, beliau tetap 
menunjukkan sikap seorang pembelajar. Beliau bertanya kepada 
para sahabat tentang berbagai hal, mendengarkan pendapat 
mereka, dan bahkan menerima koreksi dalam urusan duniawi. 

Para sahabat Rasulullah merupakan generasi pertama yang 
menghayati konsep pembelajaran sepanjang hayat ini. Abu Bakar 
r.a., meskipun telah menjadi khalifah, terus belajar tentang 
administrasi pemerintahan dan hukum Islam. Umar bin Khattab 
r.a. yang terkenal tegas, tidak segan bertanya kepada siapa saja yang 
lebih mengetahui, bahkan kepada anak-anak sekalipun. Ali bin 
Abi Thalib r.a. dikenal sebagai filosof yang terus menggali makna-
makna tersembunyi dalam Al-Quran hingga usia lanjut. Mereka 
membuktikan bahwa kemuliaan seseorang tidak mengurangi 
kebutuhan untuk terus belajar. 



 

159 

Dalam konteks modern, konsep "minal mahdi ilal lahdi" 
menemukan relevansinya yang mengagumkan. Era digital dan 
revolusi industri 4.0 menuntut manusia untuk terus beradaptasi 
dengan perubahan yang begitu cepat (Ilun Lailatul Habibah, Lilik 
Yuni W, 2024). Profesi-profesi baru bermunculan, sementara yang 
lama hilang ditelan zaman. Mereka yang menerapkan prinsip 
pembelajaran sepanjang hayat akan mampu bertahan dan 
berkembang, sementara yang berhenti belajar akan tertinggal. 
Hadits Rasulullah ini seolah menjadi ramalan yang akurat tentang 
kebutuhan manusia di masa depan. Yang menarik dari konsep 
Islam tentang lifelong learning adalah tidak terbatasnya pada ilmu 
agama saja. Rasulullah SAW mendorong umatnya untuk 
mempelajari berbagai bidang ilmu pengetahuan. "Utlubul ilma wa 
lau bis shin" - carilah ilmu walau sampai ke negeri Cina, 
menunjukkan betapa luasnya cakupan ilmu yang harus dipelajari. 
Cina pada masa itu terkenal dengan kemajuan teknologi, 
perdagangan, dan kebudayaannya. Hadits ini mengisyaratkan 
bahwa umat Islam harus mempelajari ilmu dari mana pun 
sumbernya, selama ilmu tersebut bermanfaat. 

Pembelajaran sepanjang hayat dalam Islam juga mencakup 
dimensi spiritual yang tidak ditemukan dalam konsep pendidikan 
sekuler(Husna et al., 2023). Setiap proses belajar dianggap sebagai 
ibadah, setiap pencarian ilmu adalah bentuk pendekatan diri 
kepada Allah SWT. "Man salaka thariqan yathalubu fihi ilman 
sahhalallahu lahu thariqan ila al-jannah" - barangsiapa menempuh 
jalan untuk mencari ilmu, maka Allah akan mudahkan baginya 
jalan menuju surga. Hadits ini memberikan motivasi spiritual yang 
mendalam bagi setiap pembelajar Muslim. 

Metode pembelajaran dalam Islam juga unik dan sangat 
efektif. Konsep "talaqqi" atau pembelajaran langsung dari guru ke 
murid, menekankan pentingnya transmisi tidak hanya ilmu tetapi 
juga akhlak dan adab. Guru tidak hanya mentransfer pengetahuan, 
tetapi juga menjadi teladan hidup. Murid tidak hanya menerima 
informasi, tetapi juga menyerap karakter dan kebijaksanaan guru. 
Proses ini berlangsung sepanjang hidup, di mana seseorang bisa 



 

160 

menjadi murid dan guru secara bergantian dalam konteks yang 
berbeda. 

Islam juga mengajarkan bahwa pembelajaran yang sejati 
harus diimbangi dengan pengamalan. "Ilmu tanpa amal seperti 
pohon tanpa buah," demikian pepatah klasik mengingatkan. 
Setiap ilmu yang dipelajari harus ditransformasikan menjadi 
tindakan nyata yang bermanfaat bagi diri sendiri dan masyarakat. 
Konsep ini mencegah terjadinya intellectualism yang steril, di 
mana seseorang hanya pandai secara teoritis tetapi tidak mampu 
memberikan kontribusi praktis bagi kehidupan. 

Dalam tradisi pesantren di Indonesia, konsep "minal mahdi 
ilal lahdi" terimplementasi dengan sangat indah. Para kyai yang 
sudah berusia lanjut tetap tekun mengaji dan belajar dari kitab-
kitab klasik. Mereka juga terus belajar dari konteks zaman yang 
terus berubah. Para santri melihat langsung bagaimana 
pembelajaran adalah proses yang tidak pernah berhenti. Bahkan 
setelah menjadi kyai, mereka tetap menjadi murid dari kyai yang 
lebih senior atau dari kitab-kitab yang belum mereka kuasai. 

Teknologi modern sebenarnya sangat mendukung 
implementasi konsep lifelong learning Islam. Platform 
pembelajaran online memungkinkan seseorang mengakses ilmu 
dari berbagai penjuru dunia, persis seperti yang diisyaratkan dalam 
hadits tentang mencari ilmu hingga ke Cina. Aplikasi-aplikasi Al-
Quran digital memudahkan seseorang untuk terus mempelajari 
bacaan dan tafsir. Podcast-podcast kajian Islam memungkinkan 
pembelajaran berlangsung di mana saja dan kapan saja. Yang 
terpenting adalah niat dan komitmen untuk terus belajar. 

Tantangan terbesar dalam menerapkan konsep pembelajaran 
sepanjang hayat adalah ego dan rasa puas diri. Semakin tinggi 
posisi seseorang, semakin sulit baginya untuk mengakui 
ketidaktahuan dan mau belajar dari orang lain. Islam mengajarkan 
kerendahan hati sebagai kunci pembelajaran. "Man tawadha'a 
lillahi rafa'ahu" - barangsiapa merendahkan diri karena Allah, 



 

161 

maka Allah akan meninggikan derajatnya. Kerendahan hati 
membuka pintu-pintu ilmu yang tak terbatas. 

Masa depan umat Islam sangat bergantung pada seberapa 
serius mereka menerapkan konsep "utlubul ilma minal mahdi ilal 
lahdi." Kemajuan peradaban Islam di masa lampau terjadi karena 
umat Islam menjadi pembelajar sejati yang tidak pernah berhenti 
mencari ilmu. Al-Khawarizmi terus belajar matematika hingga 
melahirkan aljabar. Ibnu Sina tidak puas dengan pengetahuan 
kedokterannya dan terus meneliti hingga menjadi bapak 
kedokteran modern. Mereka adalah buah dari budaya 
pembelajaran sepanjang hayat yang diajarkan Islam. 

Akhirnya, hadits "utlubul ilma minal mahdi ilal lahdi" bukan 
sekadar anjuran, tetapi kunci untuk meraih kehidupan yang 
bermakna dan berkualitas. Dalam setiap fase kehidupan, dari masa 
kanak-kanak hingga usia senja, selalu ada ilmu baru yang menanti 
untuk dipelajari, hikmah baru yang siap diserap, dan pengalaman 
baru yang dapat memperkaya jiwa. Orang yang menghentikan 
proses belajarnya sesungguhnya telah mematikan sebagian dari 
dirinya, sementara yang terus belajar akan senantiasa hidup dan 
berkembang, bahkan ketika raga mulai menua. Inilah esensi sejati 
dari menjadi manusia dalam pandangan Islam: menjadi pembelajar 
abadi yang senantiasa meningkatkan kualitas diri menuju ridha 
Allah SWT. 

 
Daftar Pustaka 
Husna, H., Zurah, S., Zahra, B., Aqila, R., Ummi, N. R., Malika, 

B., Octora, B., & Kurnia, A. (2023). Pembelajaran Berbasis 
Project dengan Integrasi Pendidikan Agama Islam dan 
Pentingnya Belajar Sepanjang Hayat di Sekolah Batujai : 
Upaya Peningkatan Kualitas Pendidikan. Jumat Keagamaan: 
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 4(3), 158–164. 

Ilun Lailatul Habibah, Lilik Yuni W. (2024). Telaah Konsep 
Pembelajar Sepanjang Hayat Dari Sudut Pandang Al-Quran 



 

162 

Dan Merdeka Belajar. JIPI (Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Islam), 3(1), 78–87. https://doi.org/10.58788/jipi.v3i1.4199 

Isnaini, I. (2020). Belajar Sepanjang Hayat Dalam Perspektif 
Hadits (Analisis Kualitas Hadits). Jurnal Inspirasi: Jurnal 
Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam, 4(2), 100–109. 

Mustakim, M., Sulistiono, E., Saripah, I., & Dinni, F. (2021). 
Memupuk Keberaksaraan: Berinovasi Dalam Perspektif 
Belajar Sepanjang Hayat. Comm-Edu (Community Education 
Journal), 4(1), 6. https://doi.org/10.22460/comm-
edu.v4i1.6738 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

163 

 

Rumah Sebagai Madrasah Pertama: 
Menjadikan Al-Qur’an sebagai 

Pusat Kehidupan Keluarga 

Aulia Rahmat, M.Ag29 
Universitas Islam Negeri 

Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe 
 

“Menjadikan Al-Qur’an sebagai pusat kehidupan keluarga melalui 
pembiasaan membacanya setiap hari dapat meningkatkan kuantitas, 

kualitas bacaan, serta kecintaan anak terhadap Al-Qur’an” 

 
alam Islam, keluarga memiliki peran sentral sebagai pondasi 
utama dalam membentuk karakter dan akhlak individu. 

Rumah tidak hanya menjadi tempat tinggal fisik, tetapi juga 
menjadi institusi pendidikan pertama dan utama bagi anak-anak. 
Oleh karena itu, rumah disebut sebagai madrasah pertama bagi 
setiap anak. Dalam konteks ini, menjadikan Al-Qur’an sebagai 
pusat kehidupan keluarga adalah sebuah keniscayaan agar 
terbentuk generasi yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 
Namun fakta di lapangan menunjukkan bahwa kuantitas interaksi 
anak dan keluarga dengan Al-Qur’an cenderung menurun. 
Kualitas bacaan Al-Qur’an di kalangan anak-anak sampai orang 
tua juga di bawah standar. Perlu dilakukan beberapa langkah 

 
29 Penulis lahir di Rambayan, 18 Juni 1985, merupakan Dosen di 

Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), Fakultas Tarbiyah dan 
Ilmu Keguruan (FTIK) Universitas Islam Negeri Sultanah Nahrasiyah 
Lhokseumawe. Telah menyelesaikan studi S1 di IAIN Ar-Raniry Banda 
Aceh tahun 2010 dan menyelesaikan S2 di UIN Ar-Raniry Banda Aceh 
tahun 2019. 

D 



 

164 

untuk menyemarakkan kembali keberadaan Al-Qur’an dalam 
setiap rumah orang Islam yang ada di Indonesia. 

 
Al-Qur’an sebagai Pedoman Hidup 

Al-Qur’an merupakan kitab suci yang diturunkan Allah 
SWT sebagai petunjuk, pembeda antara yang benar dan salah, 
serta cahaya bagi umat manusia. Firman Allah dalam Surah Al-
Baqarah ayat 2, yang artinya “Kitab ini tidak ada keraguan 
padanya; petunjuk bagi mereka yang bertakwa.” Ayat ini 
menegaskan fungsi utama Al-Qur’an sebagai pedoman hidup. 
Maka, ketika Al-Qur’an dijadikan sebagai pusat kehidupan dalam 
rumah tangga, nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan moralitas 
akan tumbuh dengan kuat dalam diri setiap anggota keluarga. 
Mengingat besarnya manfaat dan pengaruh Al-Qur’an dalam 
kehidupan manusia, seyogiaya setiap keluarga dapat meningkatkan 
intensitas kebersamaannya dengan Al-Qur’an dalam berbagai 
kesempatan di rumah. Langkah pertama yang paling mudah 
adalah membacanya di rumah setiap hari, minimal setelah shalat 
magrib. 

 
Peran Orang Tua sebagai Pendidik Utama 

Dalam menjadikan rumah sebagai madrasah pertama, peran 
orang tua sangat krusial. Rasulullah SAW bersabda: “Setiap anak 
dilahirkan dalam keadaan fitrah. Kedua orang tuanyalah yang 
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. Bukhari dan 
Muslim). Hal ini menunjukkan bahwa orang tua memiliki 
tanggung jawab utama dalam membentuk nilai dan pandangan 
hidup anak-anaknya, termasuk dalam memperkenalkan dan 
menanamkan nilai-nilai Al-Qur’an. Menjadikan Al-Qur’an sebagai 
pusat kehidupan keluarga dimulai dari teladan yang diberikan oleh 
orang tua. Mulai dari membaca Al-Qur’an setiap hari dan 
menyuruh anggota keluarganya untuk membaca dan 
mentadabburi Al-Qur’an bersama-sama secara konsisten. Anak-
anak lebih mudah meniru daripada mendengar nasihat. Oleh 



 

165 

karena itu, orang tua harus menjadi contoh dalam membaca, 
memahami, dan mengamalkan ajaran Al-Qur’an dalam kehidupan 
sehari-hari. 

 
Strategi Menjadikan Al-Qur’an sebagai Pusat Kehidupan 
Keluarga 

Menjadikan Al-Qur’an sebagai pusat kehidupan keluarga 
merupakan hal yang harus dipertimbangan oleh setiap keluarga. 
Untuk memudahkan pelaksanaannya, maka dibutuhkan strategi 
tertentu untuk mewujudkan cita-cita tersebut, yaitu: 

1. Membiasakan Membaca Al-Qur’an di Rumah 
Kebiasaan membaca Al-Qur’an setiap hari, meskipun 

hanya beberapa ayat, akan menciptakan suasana spiritual di 
dalam rumah. Membaca Al-Qur’an bersama keluarga, 
terutama setelah salat Maghrib atau Subuh, bisa menjadi 
momen kebersamaan yang penuh makna. 
2. Mengutamakan kuantitas dari pada kualitas 

Memiliki kualitas membaca Al-Qur’an yang bagus 
membutuhkan perjuangan yang lebih ekstra untuk 
mempelajari ilmu tajwid terlebih dahulu. Namun dalam 
meningkatkan intensitas membaca, program ini hendaknya 
mendahulukan banyaknya interaksi dengan Al-Qur’an 
terlebih dahulu. Seiring berjalannya waktu, kualitas bacaan Al-
Qur’an anggota keluarga akan meningkat dengan sendirinya. 
Tentu saja materi tajwid terus digali setiap ada kesempatan. 
3. Tadabbur dan Diskusi Keluarga tentang Al-Qur’an 

Selain membaca, penting juga untuk mengajak anggota 
keluarga merenungi isi Al-Qur’an (tadabbur). Orang tua 
dapat memilih satu ayat setiap hari atau minggu, lalu 
membahas maknanya bersama anak-anak. Ini tidak hanya 
menguatkan pemahaman agama, tapi juga mempererat 
hubungan emosional antar anggota keluarga. 



 

166 

4. Menanamkan Nilai-nilai Al-Qur’an dalam Aktivitas 
Sehari-hari 

Ajaran Al-Qur’an mencakup seluruh aspek kehidupan, 
mulai dari adab berbicara, bersikap kepada orang tua, 
berinteraksi dengan tetangga, hingga tanggung jawab sosial. 
Nilai-nilai ini harus diterapkan secara konsisten dalam 
kehidupan rumah tangga. Misalnya, ketika anak menunjukkan 
kejujuran, orang tua bisa mengaitkannya dengan ayat tentang 
kejujuran dalam Al-Qur’an. Demikian juga dengan sikap 
terpuji dan tercela yang muncul dalam kehidupan sehari-hari.  
5. Menciptakan Lingkungan yang Qur’ani 

Rumah yang Qur’ani adalah rumah yang mencerminkan 
nilai-nilai Islam dalam suasana, aktivitas, dan komunikasi 
sehari-hari. Musik dan tontonan yang disuguhkan sebaiknya 
mendidik dan tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Poster 
atau kaligrafi ayat Al-Qur’an di dinding rumah pun bisa 
menjadi pengingat yang indah dan bermakna. Lingkungan 
sering kali menjadi pengingat dan dapat mempengaruhi 
tingkah laku anak. 
6. Melatih anak untuk menjadi imam 

Melaksanakan salat berjama’ah di rumah juga menjadi 
salah satu wadah bagi orang tua untuk melatih anak agar 
mampu menjadi imam salat. Anak dapat menerapkan bacaan 
Al-Qur’an yang dimilikinya pada saat menjadi imam. 
Kesempatan ini dapat meningkatkan mental dan spiritual 
anak. 
7. Mengikutsertakan Anak dalam Kegiatan Islamiah 

Mengajak anak ke pengajian, majelis taklim, atau kelas 
tahfidz dapat memperluas wawasan keislaman dan 
memperkuat hubungan mereka dengan Al-Qur’an. Kegiatan 
ini akan memberi pengalaman sosial yang positif dalam 
lingkungan Islami. 
 



 

167 

Tantangan dan Solusi 
Menjadikan Al-Qur’an sebagai pusat kehidupan keluarga 

bukanlah tugas yang mudah, terlebih dalam dunia modern yang 
penuh distraksi digital dan budaya konsumtif. Tantangan utama 
biasanya datang dari waktu yang terbatas, kurangnya pemahaman 
orang tua terhadap Al-Qur’an, serta pengaruh lingkungan luar. 

Solusinya adalah dengan memulai dari langkah kecil, namun 
konsisten dengan mengutamakan jumlah interaksi dengan Al-
Qur’an walaupun kualitas bacaan masih belum sempurna. Untuk 
menutupi kekurangan ini, keluarga bisa memanfaatkan teknologi 
seperti aplikasi Al-Qur’an digital, podcast kajian Islam, dan video 
edukatif bisa membantu mengisi waktu luang keluarga dengan 
konten yang bermutu. Selain itu, membangun komunitas keluarga 
Qur’ani dengan tetangga atau teman juga dapat memperkuat 
motivasi dalam menjalankan program pembinaan keluarga. 

Rumah sebagai madrasah pertama harus menjadikan Al-
Qur’an sebagai pusat kehidupannya. Dampak yang diperolah 
adalah rumah tersebut akan menjadi rumah yang diberkahi, penuh 
ketenangan, dan mampu mencetak generasi yang shalih dan 
cerdas. Dengan menjadikan rumah sebagai madrasah pertama yang 
berlandaskan Al-Qur’an, berarti tidak hanya membangun keluarga 
yang kuat secara spiritual, tetapi juga membangun peradaban 
Islam yang unggul dan berkelanjutan di negara tercinta, Indonesia. 

 
Daftar Pustaka 
Mitra, Oki., Adelia, Ismi. 2020. Profil Orang Tua Sebagai 

Pendidik Menurut Al-Qur’an. Tarbawi. Vol. 16 No. 2. doi:   
Syarifuddin, Aip. 2021. Konsep dan Implementasi Pendidikan 

Keimanan dalam Keluarga Menurut Al-Qur’an Surat Al-
Baqarah. Al-Afkar: Journal for Islamic Studies. Vol. 4. No. 1. 
doi:   



 

168 

Witasari, Oki. 2021. Pendidikan Keluarga dalam Al-Qur’an (Surah 
Luqman ayat 12-19). Arfannur: Journal of Islamic 
Education. Vol. 2. No. 2. 
 

 



 

169 

 

Mendidik Generasi Z dalam Cahaya Islam: 
Tantangan dan Solusi 

Riska Susanti M.Ag30 
Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung 

 
“Pembahasan menekankan pentingnya pendidikan Islam relevan, 

berbasis nilai, dan renponsif terhadap perkembangan teknologi serta 
tantangan moral yang dihadapi Generasi Z” 

 
erkembangan zaman yang sangat cepat telah melahirkan 
generasi baru yang disebut sebagai Generasi Z—mereka yang 

lahir antara tahun 1997 hingga 2012. Generasi ini tumbuh dalam 
lingkungan digital yang canggih, serba cepat, dan penuh 
informasi. Di satu sisi, Generasi Z memiliki potensi luar biasa 
dalam hal kreativitas, adaptasi teknologi, dan semangat inovasi. 
Namun di sisi lain, mereka juga menghadapi tantangan besar 
dalam hal krisis identitas, degradasi moral, serta kebingungan nilai. 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam menjadi sangat penting 
sebagai upaya membentuk karakter, spiritualitas, dan akhlak 
mulia. Islam sebagai agama yang sempurna menawarkan panduan 
hidup yang lengkap dan relevan sepanjang zaman. Namun, 
bagaimana cara menyampaikan nilai-nilai Islam agar dapat 

 
30 Penulis lahir di Kampar, 12 September 1992, merupakan Dosen 

di Program Studi Bimbingan Penyuluhan Islam (BPI), Fakultas 
Ushuluddin Adab dan Dakwah (FUAD) Universitas Islam Negeri Jurai 
Siwo Lampung , Menyelesaikan studi S1 di Fakultas Ushuluddin UIN 
Suska Riau tahun 2015, menyelesaikan S2 di Pascasarjana Prodi Studi 
Hukum Keluarga Islam (Ahwal Syakhshiyyah) Konsentrasi Tafsir Hadis 
UIN Suska Riau tahun 2017. 

P 



 

170 

diterima oleh Generasi Z yang serba kritis, visual, dan terbiasa 
dengan kecepatan? Artikel ini akan membahas tantangan serta 
solusi dalam mendidik Generasi Z dalam cahaya Islam. 

 
Tantangan dalam Mendidik Generasi Z 

1. Pengaruh Media Sosial dan Budaya Instan. Generasi Z 
adalah generasi digital native—mereka lahir dan besar di 
era internet. Media sosial seperti TikTok, Instagram, dan 
YouTube menjadi sumber utama informasi dan hiburan. 
Sayangnya, media ini sering kali membawa nilai-nilai yang 
bertentangan dengan ajaran Islam, seperti gaya hidup 
hedonis, kebebasan tanpa batas, dan konsumsi berlebihan. 

2. Krisis Teladan dan Otoritas. Banyak remaja Generasi Z 
mulai meragukan otoritas orang tua, guru, bahkan tokoh 
agama. Mereka lebih percaya pada figur-figur publik di 
media sosial yang tidak selalu merepresentasikan nilai-nilai 
Islam. 

3. Minimnya Ketertarikan pada Kajian Islam Tradisional. 
Generasi Z lebih menyukai visual dan informasi singkat, 
sementara pengajaran Islam yang tradisional dianggap 
membosankan. 

4. Sekularisasi Nilai dan Krisis Identitas. Generasi Z hidup 
dalam dunia yang semakin sekuler, sehingga nilai agama 
sering kali dianggap tidak relevan dalam kehidupan 

 
Solusi Pendidikan Islam untuk Generasi Z 

1. Integrasi Teknologi dalam Pendidikan dan Dakwah. 
Penggunaan media digital seperti video pendek, animasi, 
podcast islami, dan konten kreatif lainnya sangat efektif. 

2. Pendidikan yang Kontekstual dan Humanis. Nilai-nilai 
Islam perlu dibumikan dalam kehidupan sehari-hari dan 
dikaitkan dengan isu-isu kontemporer. 



 

171 

3. Peran Keluarga dan Lingkungan Sekolah. Keluarga dan 
sekolah harus menjadi ruang yang kondusif untuk 
pertumbuhan spiritual dan intelektual. 

4. Penguatan Karakter Melalui Keteladanan dan Praktik 
Spiritual. Nilai Islam perlu dicontohkan melalui teladan 
nyata dan dibiasakan melalui praktik ibadah. 

 
Landasan Al-Qur'an dalam Pendidikan Generasi 

Dalam mendidik generasi, termasuk Generasi Z, Al-Qur’an 
memberikan panduan yang kuat. Pendidikan dalam Islam tidak 
hanya menekankan aspek intelektual, tetapi juga spiritual dan 
moral. Berikut beberapa ayat Al-Qur’an yang menjadi dasar 
penting dalam pendidikan Islam: 

1. Surah Luqman ayat 13-19:  
“Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada 
anaknya, ketika ia memberi pelajaran kepadanya: 
“Wahai anakku! Janganlah engkau mempersekutukan 
Allah, sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah 
benar-benar kezaliman yang besar.” (QS. Luqman: 13). 
Ayat ini menekankan pentingnya pendidikan tauhid sejak 

dini. Luqman sebagai seorang ayah memberikan nasihat 
spiritual yang menjadi dasar pendidikan karakter Islami. 
2. Surah At-Tahrim ayat 6: “Wahai orang-orang yang 

beriman! Peliharalah dirimu dan keluargamu dari api 
neraka.” (QS. At-Tahrim). 
Ayat ini menunjukkan bahwa pendidikan dimulai dari 

keluarga. Orang tua memiliki tanggung jawab besar untuk 
menjaga anak-anak dari penyimpangan akidah dan akhlak. 
3. Surah Al-‘Alaq ayat 1-5: “Bacalah dengan (menyebut) 

nama Tuhanmu yang menciptakan.” (QS. Al-‘Alaq: 1). 
Ayat ini menegaskan pentingnya ilmu pengetahuan dalam 

Islam. Pendidikan harus dimulai dengan mengaitkan ilmu 
dengan ketauhidan kepada Allah. 



 

172 

4. Surah An-Nahl ayat 125: “Serulah (manusia) kepada 
jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang 
baik.” (QS. An-Nahl: 125). 
Pendekatan dakwah dan pendidikan harus dilakukan 

dengan bijaksana dan penuh hikmah, sesuai dengan karakter 
Generasi Z yang kritis dan terbuka. 
Generasi Z memiliki potensi besar namun juga menghadapi 

tantangan zaman. Pendidikan Islam hadir sebagai solusi untuk 
membentuk pribadi yang tangguh, berakhlak mulia, dan cerdas 
spiritual. Namun pendekatan pendidikan harus disesuaikan 
dengan karakteristik mereka. Dengan kolaborasi antara keluarga, 
sekolah, dan masyarakat, serta pemanfaatan teknologi secara bijak, 
nilai-nilai Islam akan tetap relevan dan menginspirasi perjalanan 
hidup Generasi Z. 

 
Daftar Pustaka 
Ali, M. (2019). Pendidikan Islam dalam Tantangan Zaman 

Modern. Jakarta: Kencana Prenadamedia Group. 
Anwar, M. (2020). "Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam 

untuk Generasi Milenial dan Z". Jurnal Tarbiyatuna, 11(2), 
123–135. 

Arifin, I. (2021). Manajemen Pendidikan Islam: Konsep dan 
Aplikasi. Malang: UIN Maliki Press. 

Sukarni, S. (2022). "Generasi Z dan Tantangan Pendidikan 
Karakter di Era Digital". Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 77–
90. 

Suryani, E. (2021). Psikologi Perkembangan Remaja dan 
Implikasinya dalam Pendidikan Islam. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. 

Wahyuni, S. (2020). "Strategi Pendidikan Islam dalam 
Menghadapi Perubahan Sosial Budaya Generasi Z". Jurnal 
Al-Tarbawi, 4(2), 99–110. 



 

173 

Yusuf, M. (2023). "Menanamkan Nilai-nilai Islam pada 
Generasi Z Melalui Pendidikan Berbasis Teknologi". Jurnal 
Pendidikan Islam Kontemporer, 2(1), 15–27. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

174 

 

Starategi Guru PAI dalam 
Mengatasi Perilaku Bullying 

di Mts Al-Mukhtariyah Sibuhuan 

Sutan Botung Hasibuan M.Pd.I31 
Institut Agama Islam Padang Lawas (IAI-PL) 

 
“Sebagai seorang guru hadapilah pelaku bullying dengan sabar dan 

jangan menyudutkannya dengan pertanyaan yang interogatif” 

 
ekolah merupakan salah satu lembaga yang menjadi penggerak 
dalam mencapai keberhasilan atau kegagalan pencapaian 

tujuan dari pendidikan nasional. Tujuan pendidikan nasional 
adalah untuk mengembangkan segala potensi yang dimiliki peserta 
didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa, 
berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan 
menjadi warga negara yang bertanggungjawab. (Cahya Dhina 
Rohim dan Septina Rahmawati, 2020: 2) Untuk menyiapkan 
pendidikan yang diharapkan maka perlulah peran seorang 
pengajar yang menjadi jembatan bagi generasi muda untuk 
membekali dirinya dimasa depan. Tetapi pada kenyataannya, 
sekolah masih belum mampu mewujudkan hal tersebut 
dikarenakan masih terjadinya berbagai perilaku menyimpang 

 
31 Penulis lahir pada tanggal 09 Maret 1990 di Desa Parsombaan, 

Kec. Lubuk Barumun, Kab. Padang Lawas Sumatera Utara. Penulis 
merupakan Dosen Tetap Institut Agama Islam Padang Lawas (IAI-PL), 
telah menyelesaikan S1 di IAIN Imam Bonjol Padang pada jurusan 
Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tahun 2013. Dan pada tahun 2015 
penulis menyelesaikan S2 di Pasca Sarjana IAIN Imam Bonjol Padang 
Jurusan Pendidikan Islam.  

S 



 

175 

dikalangan siswa yang dapat mempengaruhi kelancaran proses 
belajar mengajar di sekolah, salah satunya yaitu perilaku 
perundungan (bullying).  

Bullying merupakan salah satu masalah yang masih sering 
terjadi di sekolah, termasuk di sekolah dasar. Bullying dapat 
berdampak buruk pada kesejahteraan siswa, seperti menurunkan 
rasa percaya diri, meningkatkan tingkat kecemasan dan depresi, 
serta menurunkan prestasi akademik. Selain itu, tindak 
perundungan juga dapat menyebabkan dampak jangka panjang 
pada kesehatan mental dan emosional siswa. (Nurzakiah 
Simangunsong et al., 2023: 111)  

Bullying dapat dikategorikan menjadi empat jenis, yaitu: 1) 
Pelecehan verbal melalui pernyataan verbal seperti memberikan 
julukan yang menyinggung, menuduh, menghina, mengkritik, 
memfitnah, mengancam, atau meminta tindakan terorisme yang 
tidak diminta; 2) Bullying fisik yang melibatkan kontak fisik 
dengan korban. Biasanya melakukan seperti menendang, mencaci 
maki,  menghancurkan harta milik korban, dan lain-lain. 3) 
Bullying relasional, yaitu menipu harga diri korban dengan 
mengabaikan, menghindari, mengucilkan, dan lain-lain, dapat 
mengakibatkan perilaku agresif seperti tatapan mengancam, 
desahan, cemberut, mengalah, dan bahasa tubuh yang mengejek. 
(Nurzakiah Simangunsong et al., 2023; 115)  

Bullying adalah sebuah hasrat untuk menyakiti. Hasrat ini 
diperlihatkan kedalam aksi secara fisik, psikis atau verbal, yang 
menyebabkan seseorang menderita. 

Oleh karena itu, peran guru dalam dunia pendidikan 
sangatlah penting. Seorang guru harus mampu mengarahkan dan 
membimbing peserta didik dari satu tahap ke tahap 
perkembangannya hingga mencapai kemampuan yang maksimal. 
(Arifin, Maria Natalia Bete, 2023; 163) Menjadikan siswa memiliki 
akhlak mulia, budi pekerti luhur, menaati peraturan dan norma 
yang berlaku di sekolah maupun di masyarakat. Namun dalam 
mencapai pendidikan yang diharapkan akan selalu terdapat 



 

176 

masalah yang menghadang. Salah satu fenomena yang menyita 
perhatian di dunia pendidikan adalah kekerasan (bullying) di 
sekolah. 

Sebagai seorang guru hadapilah pelaku bullying dengan sabar 
dan jangan menyudutkannya dengan pertanyaan yang interogatif. 
Peliharalah harga dirinya, perlakukan ia dengan penuh hormat, 
dan tanyakan mengenai apa yang ia lakukan pada anak lain. Jika ia 
mengelak atau membantah, tetaplah tenang dan katakana bahwa 
kita mengetahui secara pasti ia telah melakukan bullying karena 
kita melihatnya sendiri atau karena ada orang dewasa lain yang 
melaporkannya pada kita atau karena saksi lain yang kita anggap 
dapat dipertanggung jawabkan pelapornya. Jangan pernah 
menyebut nama korban atau anak lain sebagai pelapor meskipun 
memang merekalah sumber informasi kita. 

Guru mengajak sang pelaku bullying untuk merasakan 
perasaan sang korban saat menerima perlakuan bullying, 
tumbuhkan empatinya. Angkatlah kelebihan atau bakat sang 
pelaku bullying dibidang yang positif yang kita ketahui, ushakan 
untuk mengalihkan energinya pada bidang yang positif. Kita 
mungkin bisa pelan-pelan mengajak sang pelaku bullying 
membantu korban bullying mengatasi kelemahan dan 
kekurangannya. Ini bisa menjadi jalan untuk memperdayakannya 
dan meningkatkan kepercayaan dirinya.  

Penelitian ini adalah penelitian lapangan (field research) 
terhadap Strategi Guru PAI dalam Mengatasi Perilaku Perilaku 
Bullying di MTs Al-Mukhtariyah Sibuhuan. Oleh karena itu, data 
penelitiannya pun sepenuhnya dikumpulkan melalui penelitian 
lapangan.  

Penelitian ini dilaksanakan untuk mengetahui Strategi Guru 
PAI dalam Mengatasi Perilaku Bulying di MTs Al-Mukhtariyah 
Sibuhuan dengan metode deskriptif. Penelitian deskriptif adalah 
penelitian yang merupakan prosedur pemecahan masalah yang 
diselidiki dengan menggambarkan keadaan subjek atau obyek 
penelitian pada saat sekarang berdasarkan fakta yang tampak. 



 

177 

(Soerjono, Soekamto:1986:250) Menurut Moh. Nasir, metode 
deskriptif adalah suatu metode dalam meneliti status kelompok 
manusia, suatu objek, suatus set kondisi, suatu sistem, pemikiran 
atau suatu kelas peristiwa pada masa sekarang. (Moh. Nasir: 
1998:60) Sumber data dalam penelitian ini dibagi dua yaitu (1) 
Data Primer yaitu Guru PAI Al-Mukhtariyah Sibuhuan. (2) Data 
Sekunder yaitu komitmen guru, sikap guru, dan kinerja Guru PAI 
Al-Mukhtariyah Sibuhuan. Pengumpulan data dilakukan dengan 
observasi, wawancara, dan dokumentasi dengan tekhnik analisis 
data yaitu editing data, reduksi data, deskripsi data, dan penarikan 
kesimpulan. 

Adapaun hasil dalam penelitian ini yaitu Strategi Guru PAI 
dalam Mengatasi Perilaku Bullying di MTs Al-Mukhtariyah 
Sibuhuan dengan cara: menanyakan mengapa ia melakukan 
perilaku bullying pada anak lain, setalah itu guru mengajak sang 
pelaku bullying untuk merasakan perasaan sang korban saat 
menerima perlakuan bullying, samabil mengatakan bagaimana jika 
hal itu terjadi pada dirinya, bagaimana persaanya, sehinggga 
pelaku bullying dapat berimpati kepada korban sehingga ia, tidak 
mengulangi perbuatannya.  

Selain itu guru PAI juga memberikan perrhatian lebih kepada 
pelaku bullying dengan sering menanyakan kabaranya, dan 
memujinya dan memberitahukan kelebihannya samabil mengajak 
siswa tersebut untuk melakukan hal-hal yang baik atau aktivitas 
yang fositif, sehingga siswa tersebut energinya bisa dihabiskan 
dengan hal-hal yang berguna. Selain itu, guru PAI juga secara 
pelan-pelan membantu siswa pelaku bullying untuk mengatasi 
kelemahan dan kekurangannya, sehingga siswa tersebut dapat 
meningkatkan kepercayaan dirinya. Strategi di atas tersebut guru 
PAI melakukannya tidak hanya sekali, tapi terus menerus dengan 
konsiten, karena pelaku bullying seperti halnnya anak-anak lain, 
memerlukan perhatian dan kepercayaan orang dewasa bahwa ia 
pun bisa menjadi seseorang yang bersikap, berperilaku dan bahkan 
berprestasi di bidang positif. 



 

178 

Berkat Strategi Guru PAI dalam Mengatasi Perilaku Bullying 
di MTs Al-Mukhtariyah Sibuhuan, dari hasil pengamatan peneliti 
perilaku bullying sudah dapat diatasai dan dicegah dengan baik, 
hal itu dapat dilihat dari berkurangnya perikaku bullying di 
sekolah tersebut, siswa yang sebelumnya selalu mengganggu 
kawannya, berubah menjadi siswa yang baik dan beimpati kepada 
kawan-kannya, meskipun masih terdapatb sebagian kecil masih 
ada terjadi bullying seperti siswa ada saling mengejek, berbicara 
kurang sopan, berbicara yang kotor dan kasar kepada orang lain. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa Strategi 
Guru PAI dalam Mengatasi Perilaku Bullying di MTs Al-
Mukhtariyah Sibuhuan sudah baik, namun masih perlu 
ditingkatkan lagi agar tidak terjadi lagi ada siswa melakukan 
perilaku bullying dalam kehidupan sehari-hari terutama dalam 
lingkungan sekolah atau madrasah sehinggga akhlak siswa semakin 
baik dan meningkat sesuai dengan ajaran agama Islam yakni tidak 
melakukan perilaku bullying. 
 
Daftar Fustaka 
Nadia, Robiyatun, R. R. A. (2024). Strategi Guru Dalam 

Mengatasi Perundungan Pada. Karimah Tauhid, 3. 
Nasir, Moh. 1998. Metode Penelitian. Jakarta : Ghalia Indoneisa 
Rohim, cahya dhina, & Rahmawati, S. (2020). Di Sekolah Dasar 

Negeri. Kajian Pendidikan Dan Hasil Penelitian 
Simangunsong, Nurzakiah et al., “Peran Guru dalam Mengatasi 

Bullyng di SD Negeri 200117/26 Padangsidimpuan,” Journal 
of Educational Research and Practice. 

Simatupang, Nursariani & Faisal. 2021. Bullying Oleh Anak Di 
Sekolah Dan Pencegahannya. Volume. 6. (Nomor 2). 
 

 



 

179 

 

Kecemasan Sosial pada Peserta Didik 
dan Respons Pendidikan Islam 

Uswatun Hasanah, M.Pd.I32 
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung 

 
“Saat kecemasan sosial membungkam potensi peserta didik, 

pendidikan Islam dipanggil untuk merawat jiwa dan 
menumbuhkan keberanian bermakna” 

 
ada era kecanggihan teknologi saat ini, kemudahan mengakses 
informasi bahkan sampai mengakses kehidupan orang lain 

yang disuguhkan di sosial media terbentang luas di depan mata. 
Hal ini mempengaruhi cara berfikir serta perilaku mereka. Banyak 
yang menganggap bahwa, apa yang tersaji di media sosial itu yang 
benar dan menjadi arah hidupnya yang harus di kejar dan ditiru. 
Semua orang termasuk peserta didik, mengkonsumsi semua 
informasi itu hampir 24 jam dalam hidupnya. Beberapa penelitian 
menunjukkan bahwa semakin mudah akses pada media sosial, 
semakin rentan terjadi mental breakdown dengan beragam 
permasalahan mental lainnya. 

Salah satu permasalahan mental yang sangat penting dibahas 
yaitu kecemasan sosial. Mengingat kecemasan sosial di kalangan 
peserta didik di Indonesia merupakan isu yang semakin mendapat 
perhatian, dengan berbagai penelitian menunjukkan prevalensi 

 
32  Penulis lahir di Lampung Timur, 18 Desember 1992, 

merupakan Dosen di Program Studi Pendidikan Agama Islam, 
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, menyelesaikan studi S1 
dan S2 di Institut Agama Islam Negeri Metro Prodi Pendidikan 
Pendidikan Agama Islam. 

P 



 

180 

yang signifikan dan faktor-faktor penyebab yang kompleks. Aam 
Imaduddin dalam penelitiannya menunjukkan hasil studi 
terhadap 642 siswa SMA mengungkapkan bahwa 71% dari mereka 
berada dalam kategori kecemasan sosial tingkat sedang, 
menunjukkan bahwa mayoritas siswa mengalami kecemasan dalam 
interaksi sosial mereka. 

Selanjutnya, Penelitian oleh Vriends menemukan bahwa 
sekitar 15,8% remaja di Indonesia mengalami kecemasan sosial, 
menunjukkan bahwa gangguan ini cukup umum di kalangan 
remaja. Kecemasan sosial (social anxiety) merupakan salah satu 
bentuk gangguan psikologis yang semakin mendapat perhatian 
dalam dunia pendidikan. Di tengah tekanan akademik, ekspektasi 
sosial, dan paparan media digital, peserta didik semakin rentan 
mengalami ketakutan berlebihan dalam situasi sosial, terutama 
terkait penilaian atau interaksi publik. Kecemasan ini dapat 
berdampak signifikan terhadap perkembangan kepribadian, 
motivasi belajar, hingga kemampuan komunikasi peserta didik. 

Penelitian terbaru menemukan bahwa bentuk kecemasan 
sosial pada peserta didik meliputi enggan berbicara di depan 
umum, menarik diri dari kelompok, dan kesulitan membangun 
hubungan sosial. Hal ini disebabkan oleh berbagai faktor. 
Beberapa hasil penelitian menunjukkan bahwa faktor-faktor yang 
berkontribusi terhadap kecemasan sosial pada peserta didik yaitu: 

Faktor Internal, Rendahnya efikasi diri dan Konsep diri 
negatif. Peserta didik dengan rasa percaya diri yang rendah 
cenderung mengalami kecemasan sosial yang lebih tinggi. Hal ini 
terjadi bisa karena diakibatkan oleh dampak media sosial. Media 
sosial menciptakan ruang di mana peserta didik secara terus-
menerus membandingkan dirinya dengan orang lain, terutama 
dalam hal penampilan, prestasi, dan gaya hidup. pengguna media 
sosial yang aktif cenderung merasa lebih buruk terhadap diri 
sendiri karena melihat postingan yang menampilkan kehidupan 
“ideal” orang lain.  Efek ini sangat kuat pada remaja, karena pada 
tahap ini identitas diri masih rapuh dan sangat dipengaruhi oleh 
pengakuan sosial. Selain itu, pandangan negatif terhadap diri 



 

181 

sendiri dapat meningkatkan risiko kecemasan sosial. Selanjutnya, 
Kecerdasan Emosional yang juga berkontribusi pada kurangnya 
kemampuan dalam mengelola emosi dapat memperburuk 
kecemasan sosial. Faktor Ekternal berasal dari faktor sosial seperti 
kurangnya dukungan sosial, kelekatan hubungan dengan orangtua 
yang rendah dan Bullying.  

Hal ini menunjukkan pentingnya intervensi yang 
komprehensif untuk mengatasi kecemasan sosial di kalangan 
peserta didik. Salah satu sarana yang tepat digunakan untuk 
menyelesaikan permasalahan ini adalah melalui pendidikan Islam. 
Saat kecemasan sosial membungkam potensi peserta didik, 
pendidikan Islam dipanggil untuk merawat jiwa dan 
menumbuhkan keberanian bermakna. Kenapa pendidikan Islam 
bisa menjadi solusi dalam menangani masalah kecemasan sosial?  

Pendidikan Islam, yang menekankan integrasi aspek spiritual, 
intelektual, dan sosial, memiliki potensi besar dalam merespons 
persoalan ini. Tulisan ini membahas bagaimana kecemasan sosial 
muncul dalam konteks peserta didik serta bagaimana pendekatan 
pendidikan Islam dapat menawarkan solusi holistik dan aplikatif. 
Pendidikan Islam memandang manusia sebagai makhluk 
paripurna yang terdiri dari jasmani, akal, dan ruhani. Maka dari 
itu, pendidikan Islam tentu saja tidak hanya berfokus pada aspek 
kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual. Dalam kerangka ini, 
Islam menekankan pembentukan karakter yang seimbang. 

Al-Qur’an menyatakan: “Ingatlah, hanya dengan mengingat 
Allah hati menjadi tenteram” (QS. Ar-Ra’d: 28), yang menjadi 
dalil bahwa ketenangan psikologis dapat dicapai melalui 
pendekatan spiritual. Studi empiris juga menunjukkan bahwa 
keterlibatan dalam aktivitas keagamaan Islam berkorelasi negatif 
dengan tingkat kecemasan sosial. 

Hal ini mengingatkan kembali pada dasar ontologis 
pendidikan Islam yang didasarkan pada sumber ajaran Islam yaitu 
Al-Qur’an. Secara detail dan jelas Islam mengajarkan bagaimana 
merawat mental bahkan jiwa setiap orang. Implementasi nilai-nilai 



 

182 

Islam ini secara efektif dapat dilakukan melalui kegiatan 
pembelajaran di kelas. 

Nilai-nilai ini tidak hanya diajarkan, namun juga dibiasakan 
sehingga dapat tertanam dan mendi kebiasaan. Pendidikan Islam, 
dengan nilai-nilai seperti ukhuwah (persaudaraan), sabar 
(kesabaran), dan tawakal (ketergantungan kepada Tuhan), dapat 
berperan dalam membentuk karakter siswa yang lebih tangguh 
secara emosional. 

Adapun strategi pendidikan Islam yang dapat diterapkan 
dalam menanganani kecemasan sosial peserta didik antara lain: 
Pertama, Penguatan pada aspek spiritual dan Akhlak seperti 
berpartisipasi dalam shalat berjamaah, membaca Al-Qur'an, dan 
melakukan Zikir memperkuat ketahanan psikologis para peserta 
didik. Implikasi praktis kegiatan ibadah ini dapat mengembangkan 
harga diri dan rasa aman, didukung oleh perkembangan spiritual, 
berfungsi sebagai penyangga dan penguat mental peserta didik 
terhadap masalah kecemasan sosial. 

Kedua, Menyelenggarakan program bimbingan ke-Islam atau 
halaqah untuk mengajarkan dan membiasakan peserta didik agar 
dapat mengontrol pikiran dan perasaannya sambil memungkinkan 
mereka merefleksikan identitas mereka, memelihara citra diri 
mereka, dan mengembangkan mekanisme koping spiritual mereka. 
Ketiga, Fokus pada setiap peserta didik melalui model pengajaran 
yang inklusif dan terintegrasi secara interaktif. Pendekatan 
pengajaran kolaboratif dan dialogis sesuai dengan prinsip 
Musyawarah dalam Islam. Pendekatan ini memungkinkan setiap 
peserta didik dengan kecemasan sosial untuk berpartisipasi tanpa 
rasa takut. Guru dalam Islam seharusnya dapat berperan menjadi 
murabbi sekaligus muaddib (bertugas membina spiritualitas dan 
sikap peserta didik) dalam memahami aspek psikologis para peserta 
didik. 

Keempat, menyediakan program konseling Islam terintegrasi. 
Pendekatan konseling Islam menekankan empati, nilai spiritual, 
dan keteladanan. Model konseling seperti Islamic Narrative 



 

183 

Counseling dan terapi dzikir telah diterapkan untuk membantu 
peserta didik dengan gangguan kecemasan sosial. Konselor perlu 
dilatih tidak hanya dalam aspek teknis psikologi, tetapi juga 
memahami dinamika keagamaan peserta didik. Oleh karena itu, 
Edukasi mental health berbasis Islam penting untuk 
menghilangkan stigma bahwa gangguan kecemasan adalah tanda 
lemahnya iman. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

184 

 

Sebab Turunnya Al-Qur’an Secara 
Bertahap sebagai Pondasi Dalam 
Pembelajaran Pendidikan Islam 

Laila Auni, M.TH33 
Universitas Al Washliyah (UNIVA) Medan 

 
“Petunjuk Ilahi tentang turunnya Al-Qur’an secara bertahap 

merupakan contoh paling baik dalam menyusun pembelajaran 
pendidikan Islam dari segala sisi” 

 
l-Qur’an adalah kalam Allah dengan lafadznya yang 
berbahasa Arab. Allah memilih Nabi Muhammad sebagai 

Rasul untuk menyampaikan risalah mulia itu. Al-qur’an menjadi 
pembeda dan penyempurna kitab-kitab sebelumnya yang turun 
secara sekaligus sehingga terjadi penentangan keras dari kaumnya 
dan membuat Nabi pembawanya merasa kesulitan. Namun 
Rasulullah SAW, sengaja Allah turunkan kepadanya Al-Qur’an 
dengan proses atau tahapan yang disesuaikan dengan kondisi 
lapangan, pertanyaan dan peristiwa-peristiwa yang langsung 
dihadapi Nabi SAW.  

Awalnya Allah menurunkan Al-Qur’an sekaligus dari lauhul 
mahfudz ke langit dunia sebagai pemberitahuan bagi para 
penduduk langit betapa mulianya Al-Qur’an dan mulianya orang 

 
33 Penulis lahir di Kampung Mangga Desa Ambalutu Kab. Asahan 

pad 5 Mei 1990. Penulis merupakan dosen tetap di Fakultas Agama Islam 
Universitas Al Washliyah (UNIVA) Medan. Menyelasaikan S1 di fakultas 
Ushuluddin Jurusan Tafsir Hadis IAIN Sumatera Utara pada tahun 
2012, dan tahun 2014 telah menyelesaikan S2 Progran Studi Tafsir Hadis 
di Pascasarjana IAIN Sumatera Utara.  

A 



 

185 

yang kepadanya Al-qur’an diturunkan yakni Nabi Muhammad 
SAW demi kemuliaan umat manusia. Kitab itu kini telah di 
ambang pintu dan akan segera diturunkan kepada mereka. 
Selanjutnya Allah SWT menurunkan Al-qur’an secara bertahap 
dan berangsur-angsur kepada Nabi Muhammad SAW melalui 
malaikat Jibril selama dua puluh tiga tahun, tiga belas tahun di 
Makkah dan sepuluh tahun di Madinah. Sebagaimana firman 
Allah SWT: 

“Dan Al-Qur’an itu telah kami turunkan dengan 
berangsur-anngsur agar kamu membacakannya perlahan-
lahan kepada manusia dan Kami menurunkannya bagian 
demi bagian.” (Al-Isra’: 106) 
Ayat tersebut menunjukkan bahwa salah satu tujuan Al-

Qur’an diturunkan secara bertahap agar dibacakan kepada 
manusia secara berlahan dan benar dan sesuai dengan bergbagai 
peristiwa dan kejadian. 

Selain itu turunnya Al-qur’an secara bertahap memiliki 
keistimewaan tersendiri khusunya bagi Nabi SAW yakni:  

1. Meneguhkan hati Nabi dalam menghadapi keras dan 
kesombongan umatnya, yang tidak mau mengikuti ajakan 
Nabi bahkan berusaha menghalangi Nabi dalam 
berdakwah.  

2. Menjadi tantangan bagi umatnya yang selalu menentang 
sekaligus menjadi mukjizat bagi Nabi bahwa tidak ada 
yang dapat menandingi Al-Qur’an walaupun satu ayat 
dari segi apapun.  

3. Memudahkan hafalan dan pemahaman bagi Nabi dan 
umatnya sehingga lebih melekat dan diamalkan dalam 
kehidupan. 

4. Sesuai dengan peristiwa yang terjadi dan penetapan 
hukum secara bertahap. Hal ini merupakan strategi jitu 
dalam menyampaikan kebenaran karena manusi tidak 
akan mudah mengikuti dan tunduk langsung kepada 
agama baru (Islam). Setiap kali terjadi peristiwa di tengah 



 

186 

tengah mereka, maka turunlah hukum yang memberikan 
kejelasan statusnya, membimbing dan dan meletakkan 
dasar perundang-undangan bagi mereka sesuai dengan 
situasi dan kondisi. 

Tidak diragukan lagi bahwa Al-Qur’an diturunkan dari sisi 
Allah SWT yang Maha Bijaksana. Al-Qur’an yang diturunkan 
secara bertahab kepada Rasulullah SAW, ayat-ayatnya turun 
dalam waktu-waktu tertentu, orang membaca dan mengkajinya 
surat demi surat, saat itu mereka mendapatkan rangkaian yang 
tersusun indah dan cermat dengan makna yang saling bertautan, 
ayat demi ayat, surat demi surat yang saling terjalin bagaikan 
mutiara indah yang tidak pernah ada bandingannya dalam 
perkataan manusia.  

“Inilah suatu kitab yang ayat-ayatnya disusun dengan rapi 
dan dijelaskan secara terperinci, yang diturunkan dari sisi 
Allah yang Maha Bijaksana dan Maha Tahu.” (Q.S. 
Hud:1) 
“Kalau sekiranya Al-Qur’an itu bukan dari sisi Allah, 
tentulah mereka mendapatinya saling bertentangan 
didalamnya.” (Q.S. An-Nisa:82) 
Proses turun Al-Qur’an secara bertahap dan berbagai hikmah 

yang mulia menjadi pondasi dan pencerahan dalam pengajaran 
pendidikan Islam, yang masa kini banyak terlupakan disebabkan 
banyaknya strategi, metode dan kurikulum yang datang dari dunia 
barat, memang terlihat logis namun justru secara tidak disadari 
menimbulkan kerusakan akhlak dan keimanan anak didik dan 
menimbulkan kecamasan bagi orang tua dan masyarakat.  

Proses belajar mengajar itu berlandaskan dua asas yankni 
perhatian terhadap tingkat pemikiran peserta didik dan 
pengembangan potensi akal, jiwa dan jasmaniyahnya dengan 
metode yang dapat membawanya kearah kebaikan atau 
keterbimbangan. Dalam proses turunnya Al-Qur’an secara 
bertahap, menunjukkan suatu metode yang bermanfaat bagi 
pembelajaran pendidikn Islam dalam mengaplikasikan kedua asas 



 

187 

tersebut di atas. Sebab turunnya A-lqur’an secara bertahap telah 
meningkatkan pendidikan umat Islam secara bertahap dan bersifat 
alami untuk memperbaiki jiwa manusia, meluruskan perilakunya, 
membentuk kepribadian dan menyempurnakan eksistensinya 
sehingga jiwa itu tumbuh kokoh di atas pilar-pilar yang kokoh dan 
mendatangkan buah yang baik bagi kebaikan umat manusia 
seluruhnya dengan izin Tuhannya. Hal tersebut menunjukkan 
bahwa terdapat tahapan-tahapan pendidikan yang mempunyai 
berbagai cara yang sesuai dengan tingkat perkembangan 
masyarakat Islam dari kondisi lemah menjadi kuat dan tangguh, 
dari kondisi jahiliyah menjadi beriman. 

Pembelajaran Pendidikan Islam yang tidak memperhatikan 
tingkat pemikiran peserta didik dalam tahapan-tahapan 
pengajaran, pembinaan bagian-bagaian ilmu di atas sesuatu yang 
bersifat menyeluruh dan mutlak, serta dari yang umum menjadi 
yang lebih khusus, atau tidak memperhatikan pertumbuhan aspek-
aspek kepribadisn yang bersifat intelektual, ruhani dan jasmani, 
maka ia adalah system pendidikan yang gagal dan tidak akan 
memberi hasil ilmupengetahuan kepada umat, selain hanya 
menambah kebekuan dan kemunduruan. 

Demikian halnya guru yang tidak memberikan kepada para 
siswanya porsi materi ilmiah yang sesuai, dan hanya menambah 
beban kepada mereka di luar kesanggupannya untuk menghafal 
dan memahami atau berbicara yang tidak bisa mereka jangkau, 
tidak memperhatikan keadaan mereka dalam upaya terapi 
terhadap keganjilan perilaku atau kebiasaan buruk perserta didik, 
lalu ia berbuat kasar dan keras. Kemudian menanganinya dengan 
tergesah-gesah, tidak bertahap dan tidak bijaksana, maka guru itu 
termasuk guru yang gagal. Dia telah merubah ruang belajar 
menjadi tempat belajar yang tidak lagi disenangi dan merubah 
proses belajar mengajar menjadi petualangan yang menyesatkan. 
Demikian halnya juga dengan buku pelajaran. Materi pelajaran 
yang tidak sistematis, tidak bertahap menyajikan pengetahuan dari 
yang mudah kepada yang lebih sulit, dari yang persial kepada yang 
komprehensip, tidak relevan dan gaya bahasanya tidak jelas dan 



 

188 

sulit dipahami, maka buku ini tidak akan membuat siswa dapat 
menikmati dalam membacanya, akhirnya minat membaca semakin 
berkurang dan mereka tidak dapat mengambil manfaat apa-apa. 

Oleh sebab itu, seyogyanyalah dalam pembelajaran 
pendidikan Islam dilakukan dengan tidak tergesah gesah, agar 
peserta didik yang menjadi objek pendidikan Islam tidak 
mengalami kejenuhan yang pada akhirnya tercipta pertentangan 
terhadap kebenaran dari dalam diri mereka. Islam adalah agama 
yang rahmatan lil alamin, Allah swt telah memberikan petunjuk 
bagi hambanya melalui proses turunnya Alq-Qur’an dan Al-
Qur’an itu sendiri dalam segala aspek kehidupan terutama 
pendidikan Islam, karena pendidikan Islam adalah satu proses 
menyampaikan ilmu pengetahuan yang dilakukan dengan 
kesadaran dengan tujuan mulia yakni menjadikan manusia yang 
tidak tahu menjadi tahu, mampu membedakan yang hak dan batil, 
sadar dari mana ia datang dan kepada siapa ia akan kembali, serta 
mampu berperilaku mulia sehingga sampailah pada tujuan 
penciptaannya yaitu untuk beribadah kepada Allah SWT serta 
khalifah di muka bumi.  

Allah SWT menurunkan Al-qur’an kepada Rasul kita 
Muhammad SAW untuk membimbing manusia. Turunnya Al-
Qur’an merupakan peristiwa besar yang sekaligus menyatakan 
kedudukannnya bagi penghuni langit dan bumi. Turunnya al-
Qur’an pertama kali pada lailatul qadr secara sekaligus 
merupakan pemberitahuan kepada alam samawi, yang dihuni para 
malaikat tentang kemuliaan umat Muhammad SAW. Umat ini 
telah dimuliakan oleh Allah SWT dengan risalah barunya agar 
menjadi umat paling baik yang dikeluarkan bagi manusia. 
Turunnya Al-qur’an yang kedua kali secara bertahap, berbeda 
dengan kitab-kitab yang sebelumnya, sangat mengejutkan orang 
dan menimbulkan keraguan terhadapnya sebelum jelas bagi 
mereka rahasia hikmah Ilahi yang ada di balik itu. Rasulullah SAW 
tidak menerima risalah besar ini dengan cara sekali jadi, dan 
kaumnya pun yang sombong dan keras kepala dapat takluk 
dengannya. Adalah wahyu turun bertahap dan berangsur-angsur 



 

189 

demi menguatkan hati Rasul dan menghiburnya, relevan dengan 
peristiwa dan kejadian-kejadian yang mengiringinya sampai Allah 
SWT menyempurnakan agama ini dan mencukupkan nikmat-
Nya. 

 
 
 
 

 
 



 

190 

 

Urgensi Menjaga Anak Perspektif Islam 

Dirhamzah, S.Pd.I., M.Pd.I34 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 
“Menjaga anak dalam perspektif Islam adalah hal yang sangat urgen, 

karena anak tidaknya hanya sebagai penyejuk hati, perhiasan 
dunia dan sumber kebanggan bagi orang tua, akan tetapi anak 

juga bisa menjadi sumber fitnah, ujian serta dapat menjadi 
musuh bagi orang tuanya kelak’’ 

 
eberapa tahun lalu, publik Makassar dikejutkan oleh peristiwa 
pembunuhan berencana yang korban dan pelakunya masih 

sama-sama anak di bawah umur. Mirisnya, menurut pengakuan 
kedua pelaku, mereka membunuh korbannya, karena tergiur 
setelah memperoleh informasi di sebuah situs internet tentang 
penjualan organ manusia. 

Tentu, hanya dengan mendengar berita tentang 
pembunuhan saja sudah cukup membuat miris dan menyayat hati, 
terlebih lagi jika diketahui bahwa pembunuh dan korbannya 
adalah seorang yang masih tergolong anak di bawah umur. Pun, 
setelah mengetahui juga perihal motifnya. Sungguh sangat 
menyedihkan sekaligus memilukan. Keluarga korban pasti sangat 

 
34  Penulis lahir di Wajo, 14 Maret 1988, merupakan Dosen 

Integrasi Keilmuan yang berhome base pada Program Studi Biologi 
Fakultas Sains dan Teknologi Universitas Islam Negeri Alauddin 
Makassar. Penulis menyelesaikan studi S1 pada jurusan Pendidikan 
Agama Islam di UIN Alauddin Makassar tahun 2011, dan menyelesaikan 
S2 di Pascasarjana pada kampus yang sama pada jurusan Dirasah 
Islamiyah Konsentrasi Pendidikan dan Keguruan pada tahun 2014. 

B 



 

191 

merasa sedih dan terpukul karena telah kehilangan anak untuk 
selama-lamanya, sementara, keluarga pelaku juga pasti tidak kalah 
sedih dan terpukul, di samping anaknya akan berurusan dengan 
pihak berwajib untuk mempertanggung jawabkan perbuatannya, 
keluarga pelaku juga pasti shock tidak menyangka anaknya akan 
setega itu, di usianya yang masih belia sudah melakukan perbuatan 
biadab. Tidak sampai disitu saja, keluarga pelaku juga kabarnya 
sudah mengungsi akibat kediamannya telah hancur diamuk massa. 
Anak yang melakukan pembunuhan tetapi dampaknya ikut 
ditanggung oleh orang tua dan keluarganya. 

Peristiwa menyayat hati yang melibatkan anak di Kota 
Makassar ini sebenarnya bukanlah peristiwa yang kali pertama 
terjadi, melainkan sudah berkali-kali. Beberapa bulan lalu, kita 
juga dikejutkan oleh berita tentang maraknya dan semakin 
meningkatnya kegiatan prostitusi online yang mana mucikari 
maupun pekerja seks komersial sama-sama masih anak di bawah 
umur atau masih usia sekolah. 

Jika mundur ke belakang lagi, (mungkin) kita masih 
mengingat juga peristiwa mencekam beberapa tahun lalu yaitu 
maraknya geng motor dan tawuran antara kelompok di berbagai 
tempat di Kota ini, yang kesemuanya itu melibatkan anak-anak di 
bawah umur sebagai aktor utamanya. Sederet peristiwa tersebut 
setidaknya sudah cukup memberi gambaran kepada kita bahwa 
tidak sedikit orang tua yang hari ini alfa dalam menjaga anaknya. 
Seandainya para orang tua selalu “hadir” pasti peristiwa-peristiwa 
yang disebutkan di atas, tidak akan pernah terjadi, atau minimal 
meminimalisir terjadinya.  

Pun, dewasa ini, tidak sedikit juga orang tua, dari berbagai 
kalangan, baik kalangan bawah, menengah dan atas, karena 
kesibukannya dalam melakukan aktivitas kesehariannya dalam 
mencari uang sehingga abai terhadap tanggung jawabnya menjaga 
anaknya. Tidak sedikit pula orang tua yang keliru dalam 
memahami konsep menjaga anak dengan menganggap cukup 
dengan memberi uang kepada anaknya atau memenuhi segala 
permintaan anak secara materil, maka selesailah tanggung 



 

192 

jawabnya sebagai orang tua. Sehingga setelahnya, mereka tidak lagi 
terlalu peduli untuk tahu; dengan siapa dan dimana anaknya 
bergaul, apa saja yang anaknya tonton melalui gadget dan aktivitas 
apa yang saja yang anaknya lakukan setiap hari. Bahkan dalam 
banyak kasus, orang tua kadangkala menunjukkan perilaku -
disadari atau tidak- seolah-olah ia jauh lebih peduli terhadap 
barang-barang miliknya ketimbang terhadap anaknya sendiri. 
Sekedar contoh, tidak sedikit seorang ayah begitu takut kendaraan 
miliknya (seperti; mobil, motor) lecet tergores sehingga dibelikan 
pembungkus dengan harga yang cukup mahal, tetapi di sisi lain, ia 
membiarkan anak gadisnya bebas berkeliaran di ruang-ruang 
publik dengan menggunakan pakain minim bertelanjang dada dan 
paha tanpa peduli anaknya ‘lecet’ dan tergores sebagai korban 
pelecehan seksual. 

 
Mengapa Menjaga Anak Penting dalam Islam?  

Siapa sih yang disebut “anak” itu ? Kalau kita merujuk pada 
berbagai referensi, maka akan ditemukan rumusan tentang definisi 
anak yang cukup beragam. Namun jika disimpulkan maka kita 
akan menemukan satu benang merah, yakni anak adalah individu 
yang belum matang baik secara fisik, mental maupun sosial. Itulah 
sebabnya dalam pandangan Islam, kepadanya belum dibebani 
kewajiban-kewajiban ibadah hingga ia akil balig. Ketidakmatangan 
itu bisa disebabkan oleh banyak hal, diantaranya karena masih 
minimnya pengetahuan, pengalaman dan pendidikan yang 
diperoleh oleh si anak.  

Akibat ketidak-matang itulah sehingga sangat dibutuhkan 
perlindungan penuh orang dewasa dari segala macam bentuk 
kekerasan dan diskriminasi mengancam kehidupan si anak. Dalam 
konteks pendidikan, orang dewasa adalah mereka yang diklaim 
telah mengetahui banyak hal dan memiliki kekuatan fisik dan 
mental yang lebih dibanding dimiliki seorang anak. Mereka itulah 
yang diberi amanah untuk mendidik, menjaga, memelihara dan 
melindungi si anak.  



 

193 

Orang dewasa dalam konteks pendidikan tidak semata-mata 
hanya berpatokan pada faktor usia dan fisik, namun juga mengacu 
pada kedewasaan mental. Orang dewasa dalam hal ini tidak lain 
adalah para orang tua di rumah, guru di sekolah dan masyarakat 
secara umum. Mereka semua lah yang diberi tanggung jawab 
untuk mendidik, menjaga dan melindungi si anak. Dalam 
Undang-undang No. 35 Tahun 2014 pasal 20 disebutkan bahwa 
mereka yang berkewajiban dan bertanggung jawab 
menyelenggarakan perlindungan anak adalah Negara, Pemerintah, 
Pemerintah Daerah, Masyarakat, Keluarga, dan Orang Tua atau 
Wali.  

Bila mengacu pada undang-undang tersebut, maka semua 
elemen memiliki peran, kewajiban dan tanggung jawab dalam 
memberi perlindungan kepada anak. Dan sudah seharusnya, bila 
peran tersebut telah terlaksana dengan baik, peristiwa 
pembunuhan yang melibatkan anak di bawah umur, baik sebagai 
pelaku maupun korban sudah seharusnya tidak terjadi, atau 
dengan kata lain, bisa dicegah.  

Dalam pandangan Islam, “menjaga anak” itu sangat urgen. 
Mengapa? Karena anak itu tidak hanya menjadi penyejuk hati-
Qurrota a’yun (QS. Al-Furqan [25]: 74), dan sebagai perhiasan 
dunia dan sumber kebanggan bagi orang tuanya (QS. Al-Kahfi 
[18]: 46 dan QS. Ali Imran [3]: 14) tetapi anak bisa juga menjadi 
sumber fitnah dan ujian (QS. At-Taghabun [64]: 15), serta dapat 
menjadi musuh bagi orang tuanya (QS. At-Taghabun [64]: 14), 
bahkan dalam ajaran Islam dijelaskan anak dapat menjadi 
penghalang bagi orang tuanya masuk surga di akhirat kelak. Selain 
itu, posisi anak dalam pandangan Islam begitu urgen karena anak 
itu adalah investasi dunia akhirat bagi orang tua. Jika anak yang 
tinggalkan adalah anak shaleh-shalehah maka orang tua masih 
dapat memanen pahala setelah meninggal, tetapi sebaliknya jika 
anak yang tinggalkan adalah anak-anak durhaka maka orang tua 
pasca meninggal tidak akan lagi mendapat kiriman pahala, melalui 
doa-doa dan amalan yang dilakukan sang anak.  



 

194 

Begitu urgennya menjaga anak dalam Islam, jauh sebelum 
lahirnya berbagai regulasi tentang perlindungan anak ataupun 
program seperti gerakan menjaga anak atau di Makassar dengan 
istilah “jagai anak ta”. Sejatinya, perintah menjaga anak yang 
ditujukan kepada orang tua telah Allah sampaikan 14 abad yang 
lalu melalui ayat-ayat al-Quran, baik secara eksplisit maupun 
secara implisit. Salah satunya dalam al-Quran surah At-Tahrim 
[66]: 6 “Wahai orang-orang yang beriman! Jagalah dirimu dan 
keluargamu dari api neraka yang bahan bakarnya adalah 
manusia dan batu; penjaganya malaikat kasar-kasar dan keras, 
…..”. 

Berdasarkan ayat tersebut orang tua wajib memberi 
perlindungan tidak hanya terhadap diri melainkan juga terhadap 
keluarga (istri dan anak-anaknya) dari segala perbuatan yang dapat 
asbab masuk ke dalam neraka, yaitu tempat yang dijaga oleh 
malaikat kasar-kasar, keras dan tempat yang berbahan bakar dari 
batu dan manusia. Oleh karenanya, “api neraka” pada ayat 
tersebut dapat juga dimaknai secara majazi bahwa yang dimaksud 
neraka adalah segala macam bentuk kesengsaraan, baik yang terjadi 
di dunia maupun di akhirat kelak. Karenanya pula, menjaga diri 
dan keluarga dari api neraka adalah tidak melakukan perbuatan 
yang dapat mendatangkan kesengsaraan seperti: memakai narkoba, 
berjudi, zina, mencuri, tawuran, dsb.  
 
Bagaimana Cara Menjaga Anak Menurut Islam? 

Menjaga anak yang dimaksud bukanlah berarti orang tua 
harus berada di sisi anak kemanapun anak pergi selama 24 jam 
setiap hari. Tetapi menjaga anak dalam hal ini bisa dimaknai secara 
luas seperti: memberi perhatian, mengawasi, mengontrol, 
memantau aktivitas anak dalam berbagai hal, bahkan bentuk 
penjagaan dalam ajaran Islam bisa bermakna preventif seperti 
dengan membekali anak dengan pendidikan (agama) yang baik. 
Seperti disebutkan pada QS. An-Nisa [4]: 9 tentang peringatan 
bagi para orang tua untuk tidak meninggalkan keturunannya 



 

195 

dalam keadaan lemah, baik lemah akidah, ibadah, fisik, psikis, 
ekonomi, dan pendidikan (ilmu). 

Olehnya itu, orang tua berkewajiban memberi perlindungan 
terbaik kepada anaknya, salah satunya berupa pemberian 
pendidikan agama dan akhlak yang baik sejak dini. Nabi saw 
bersabda; “Tidak ada satu pemberian seorang ayah kepada 
anaknya yang lebih utama daripada adab (akhlak) yang baik” 
(HR. Tirmidzi). Senada dengan itu, riwayat yang disampaikan Al-
Qurthubi dalam tafsirnya terkait dengan turunnya QS At-Tahrim 
[66] ; 6 bahwa Al-Qusyairi menyebutkan bahwa sahabat Umar 
bertanya kepada Nabi saw saat ayat ini turun “ Ya Rasulullah, 
kami akan menjaga diri kami, tetapi bagaimana cara kami 
menghindari api neraka?” lalu Nabi menjawab “Laranglah 
mereka (anak-istrimu) dari perbuatan yang dilarang oleh Allah 
dan perintahkan mereka untuk melakukan perbuatan yang telah 
diperintahkan Allah”. Secara tersirat, perintah dan larangan pada 
hadis Nabi tersebut, mengisyaratkan tentang urgennya pendidikan 
agama yang baik diberikan kepada keluarga.  

Mengapa harus dengan pendidikan (agama) sebagai prioritas? 
Sebab dengan bekal pendidikan (agama) yang baik, itu setidaknya 
bisa menjadi pondasi dan modal berharga bagi anak untuk menjadi 
generasi yang tangguh dalam segala hal. Yaitu anak dengan fisik 
yang kuat, psikis yang tangguh, adab yang luhur dan ilmu yang 
bermanfaat. 

 
 
 
 
 
 
 



 

196 

 

Integrasi Nilai Spiritual dan Sosial 
Melalui Model Pembelajaran Inquiry 

dalam Pengajaran Pendidikan 
Agama Islam di Era Digital 

Misriah, M.Pd35 
UIN Ar-Raniry Banda Aceh 

 
“Model pembelajaran inquiry mengintegrasikan nilai spiritual 

dan sosial secara efektif dalam pengajaran Pendidikan 
Agama Islam di era digital” 

 
emajuan teknologi informasi telah membawa perubahan 
signifikan terhadap cara berpikir, berperilaku, serta gaya 

belajar peserta didik di era digital saat ini. Kondisi tersebut 
menuntut adanya pembaruan dalam metode pembelajaran, 
termasuk dalam Pendidikan Agama Islam (PAI), agar tetap 
mampu merespons dinamika zaman sambil menanamkan nilai-
nilai moral dan spiritual. Salah satu tantangan penting yang 
dihadapi adalah bagaimana menggabungkan unsur spiritual dan 
sosial dalam pembelajaran yang tetap kontekstual dan relevan 
dengan kehidupan modern (Sa’diyah, 2021: 34). Model 
pembelajaran inquiry muncul sebagai pendekatan alternatif yang 
mendorong siswa untuk berpikir kritis, melakukan eksplorasi, 
serta mengkaji nilai-nilai keislaman secara mandiri dan sesuai 
dengan realitas mereka. Pendekatan ini tidak hanya 
menyampaikan ajaran agama secara teoritis, tetapi juga 

 
35 Penulis lahir 25 Januari 1995, alumni Pascasarjana UIN Ar-

Raniry Banda Aceh, Program Studi Pendidikan Agama Islam. 

K 



 

197 

membentuk kesadaran akan pentingnya pengamalan nilai-nilai 
spiritual dan sosial dalam kehidupan sehari-hari (Zaini, 2020: 91). 

Melalui pembelajaran berbasis inquiry, siswa dilibatkan 
secara aktif dalam proses observasi, analisis permasalahan sosial 
atau keagamaan, serta penguatan karakter empati dan religiusitas. 
Integrasi nilai-nilai ini menjadi semakin relevan ketika dilakukan 
dalam konteks digital, yang menyediakan berbagai media dan 
sumber pembelajaran yang dapat mendukung ekspresi nilai 
keagamaan. Dengan demikian, penerapan inquiry dalam PAI 
berpotensi membentuk generasi muslim yang tidak hanya cerdas 
secara intelektual, tetapi juga matang secara spiritual dan sosial. 

 
Konsep Dasar Pembelajaran Inquiry dalam Pendidikan 

Model pembelajaran inquiry merupakan pendekatan yang 
menempatkan siswa sebagai pusat proses belajar. Dalam model ini, 
peserta didik terlibat secara aktif dalam menggali pengetahuan 
melalui kegiatan eksploratif, pengamatan langsung, dan 
pemecahan masalah. Kata inquiry sendiri berasal dari bahasa 
Inggris yang berarti menyelidiki, menandakan bahwa pendekatan 
ini menekankan pada pencarian informasi secara mandiri oleh 
siswa, bukan sekadar menerima materi secara pasif dari guru 
(Hosnan, 2014: 63). Dalam pelaksanaannya, peran guru bergeser 
dari pengajar utama menjadi fasilitator yang mendampingi siswa 
dalam mengembangkan pertanyaan, menelusuri data, menganalisis 
informasi, dan menarik kesimpulan. Strategi pembelajaran ini 
terbukti mampu mengasah kemampuan berpikir kritis dan kreatif, 
serta menumbuhkan sikap ilmiah dan rasa ingin tahu dalam diri 
peserta didik (Suyadi, 2015: 119). 

Sagir menjelaskan bahwa pembelajaran inquiry melibatkan 
beberapa tahapan penting, yaitu merumuskan masalah, menyusun 
dugaan atau hipotesis, mengumpulkan serta mengolah data, lalu 
membuat kesimpulan dari hasil yang diperoleh (Sagir, 2020: 97). 
Pendekatan ini memberi ruang bagi siswa untuk mengalami proses 
belajar secara langsung dan relevan dengan kehidupan nyata, 



 

198 

sehingga sangat cocok dengan kebutuhan pembelajaran abad ke-21 
yang menekankan kolaborasi, komunikasi, literasi digital, dan 
berpikir kritis. Dalam konteks Pendidikan Agama Islam (PAI), 
model inquiry sangat aplikatif karena mendorong siswa 
memahami ajaran agama secara mendalam serta mampu 
mengaitkannya dengan kehidupan sehari-hari. Pelaksanaannya 
bisa melalui penelaahan ayat, analisis kasus keagamaan dan sosial, 
serta refleksi nilai-nilai spiritual melalui pengalaman konkret. 

Dengan demikian, pendekatan inquiry tidak hanya 
meningkatkan aspek kognitif siswa, tetapi juga membentuk 
karakter dan keterampilan yang relevan untuk menjawab 
tantangan zaman modern. 

 
Nilai Spiritual dan Sosial dalam Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan Agama Islam memegang peranan penting dalam 
membentuk karakter peserta didik melalui penanaman nilai-nilai 
spiritual dan sosial. Aspek spiritual meliputi pemahaman serta 
penguatan hubungan manusia dengan Allah, yang tercermin 
dalam sikap iman, ketakwaan, dan pelaksanaan ibadah. Sementara 
itu, dimensi sosial mencakup relasi antar manusia, seperti 
kejujuran, rasa tanggung jawab, sikap toleran, dan penerapan 
keadilan dalam kehidupan bermasyarakat (Muhaimin, 2005: 47). 
Penanaman nilai spiritual dalam pendidikan Islam tidak hanya 
disampaikan secara konseptual, tetapi juga dibentuk melalui 
praktik rutin dalam kehidupan sehari-hari, seperti pelaksanaan 
salat berjamaah, pembacaan Al-Qur’an, serta kebiasaan berdoa. 
Proses ini menjadi pondasi dalam pembentukan etika individu 
maupun sosial (Zainuddin, 2018: 112). 

Selain itu, ajaran Islam sangat menekankan pentingnya 
membangun hubungan sosial yang baik. Nabi Muhammad SAW 
menjadi contoh nyata dalam menerapkan nilai-nilai sosial, seperti 
saling membantu, menghargai perbedaan, dan menegakkan 
keadilan. Nilai-nilai ini sangat penting dalam menciptakan 
masyarakat yang damai dan bermartabat (Hidayat, 2016: 89). Oleh 



 

199 

karena itu, pendidikan agama Islam tidak sekadar fokus pada aspek 
intelektual, tetapi juga mengarahkan peserta didik untuk 
mengembangkan sikap dan perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai 
Islam dalam kehidupan spiritual dan sosial. 

 
Integrasi Nilai-Nilai Melalui Inquiry di Era Digital 

Di tengah perkembangan era digital, metode pembelajaran 
berbasis inquiry menjadi strategi yang relevan untuk 
menginternalisasi nilai-nilai pendidikan. Model ini mendorong 
siswa untuk terlibat aktif dalam proses pencarian, pengkajian, dan 
penarikan kesimpulan secara mandiri. Dengan pendekatan ini, 
berbagai nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, rasa ingin tahu, 
dan kolaborasi dapat ditanamkan secara alami dalam kegiatan 
belajar (Hosnan, 2014: 88). Inquiry tidak semata-mata berfokus 
pada transfer pengetahuan, tetapi juga turut membentuk karakter 
peserta didik agar siap menghadapi tantangan teknologi informasi. 
Contohnya, saat siswa mengakses informasi melalui internet, guru 
berperan dalam membimbing mereka untuk mengevaluasi 
informasi secara kritis dan etis, sehingga nilai kejujuran dan 
kecakapan digital dapat tumbuh secara seimbang (Suparno, 2014: 
132).  

Selain itu, integrasi nilai dalam pembelajaran inquiry juga 
dapat dilakukan melalui kegiatan seperti kerja kelompok, 
presentasi, serta proyek berbasis pemecahan masalah yang nyata. 
Proses ini membantu siswa menerapkan nilai-nilai sosial, seperti 
empati dan sikap toleran, dalam dinamika berpikir dan bertindak 
mereka (Abidin, 2014: 57). Oleh karena itu, pembelajaran inquiry 
tidak hanya berfungsi sebagai pendekatan akademik, tetapi juga 
menjadi sarana efektif dalam menumbuhkan karakter peserta 
didik yang kritis, beretika, dan bijak dalam menggunakan 
teknologi. 

 
 
 



 

200 

Daftar Pustaka 
Abidin. Y. (2014). Desain Sistem Pembelajaran dalam Konteks 

Kurikulum 2013, Bandung: Refika Aditama. 
Hidayat. Nur. (2016). Nilai-nilai Sosial dalam Pendidikan Islam, 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Hosnan. M. (2014). Pendekatan Saintifik dan Kontekstual dalam 

Pembelajaran Abad 21, Bogor: Ghalia Indonesia. 
Muhaimin. (2005). Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan Tinggi, Jakarta: 
RajaGrafindo Persada. 

Sa’diyah. Nurul. (2021). Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam di Era Digital. Yogyakarta: Deepublish. 

Suparno. P. (2013). Filsafat Konstruktivisme dalam Pendidikan, 
Yogyakarta: Kanisius. 

Sagir. Ahmad. (2020). Inovasi Pembelajaran. Surabaya: Lintang 
Rasi Aksara Books. 

Zaini. M. (2020). Pembelajaran Kontekstual: Konsep dan Aplikasi 
dalam Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia. 

Zainuddin. (2018). Pendidikan Islam: Kajian Teoritis dan Praktis, 
Yogyakarta: Deepublish. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

201 

 

Urgensi Pendidikan Spiritual dalam 
Konteks Pendidikan Islam Modern 

Ahmad Liza, M.Pd36 
UIN Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe 

 
"Pendidikan spiritual memiliki peran yang siqnifikan dalam 

membentuk karakter dan menanamkan nilai-nilai keislaman yang 
holistik dalam sistem pendidikan Islam modern" 

 
i era modern ini, pendidikan spiritual semakin dianggap 
penting oleh para guru, peneliti, dan praktisi pendidikan 

Islam. Tujuannya adalah membentuk karakter yang kuat dan 
membekali generasi masa depan dengan nilai-nilai moral agar 
mampu menghadapi tantangan zaman yang semakin rumit. 
Pendidikan Islam masa kini tidak cukup hanya mengajarkan ilmu 
duniawi. Ia juga harus menggabungkan nilai-nilai akhirat agar bisa 
menciptakan pribadi yang seimbang, bertanggung jawab, dan 
tetap memegang prinsip Islam dalam kehidupan sehari-hari.  

Di tengah berbagai tantangan global, seperti arus budaya dari 
luar dan keragaman masyarakat, pendidikan yang menanamkan 
nilai spiritual menjadi semakin penting. Pemikir Islam seperti 
Ibnu Khaldun pun menekankan bahwa pendidikan seharusnya 
membentuk karakter melalui nilai moral dan spiritual, agar 

 
36 Penulis lahir di Mns Sagoe (Aceh Utara) pada tanggal 22 

Agustus 1988, Saat ini aktif bertugas sebagai Dosen di UIN Sultanah 
Nahrasiyah Lhokseumawe pada Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 
Jurusan Pendidikan Agama Islam, S1 Pendidikan Agama Islam di STAIN 
Malikussaleh Lhokseumawe Tamat pada tahun 2010, S2 IAIN 
Lhokseumawe tamat pada tahun 2017. 

D 



 

202 

seseorang bisa hidup rukun di tengah masyarakat yang majemuk. 
Penelitian di berbagai lembaga pendidikan Islam, seperti UNIDA 
Gontor, menunjukkan bahwa kecerdasan spiritual juga sangat 
dibutuhkan karena dapat membantu individu tidak hanya menjadi 
pintar, tapi juga berakhlak baik, punya prinsip, dan mampu 
menjalani hidup dengan bijak. (Wijaya, 2022). 

Dengan memasukkan nilai-nilai spiritual dalam kurikulum, 
pendidikan Islam bisa melahirkan generasi yang tidak hanya 
unggul secara akademis, tapi juga kuat secara moral dan etika. Dari 
sudut pandang yang lebih dalam, pendidikan Islam seharusnya 
bisa menjawab kebutuhan zaman tanpa melupakan nilai-nilai 
tradisi. Artinya, ada keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan 
iman, serta antara kecerdasan dan kebijaksanaan, sehingga 
pendidikan spiritual bukanlah pelengkap, tapi bagian penting dan 
tak terpisahkan dari pendidikan Islam yang sebenarnya. 
 
Problematika Pendidikan Islam Modern 

Problematika pendidikan Islam modern sangat kompleks dan 
beragam, melibatkan berbagai aspek yang terkait dengan sistem 
pendidikan, metode pengajaran, serta kualitas hasil lulusan dari 
lembaga pendidikan Islam. Dalam konteks ini, tantangan 
pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari dinamika sosial, 
budaya, dan teknologi yang sedang berkembang pesat. 

Salah satu masalah utama yang dihadapi pendidikan Islam 
adalah relevansi kurikulum dan metode pengajaran. Dalam upaya 
menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman, sistem 
pendidikan Islam sering kali mengadopsi model pendidikan Barat 
yang berorientasi pada rasionalitas, efisiensi, dan hasil kuantitatif. 
Meskipun hal ini membawa dampak positif dalam peningkatan 
akses dan kualitas akademik, namun di sisi lain telah menimbulkan 
berbagai permasalahan yang cukup kompleks, terutama dalam 
aspek spiritual dan moral peserta didik. 

Disisi yang lain yang menjadi persoalan yang sangat krusial 
dalam pendidikan islam modern adalah dominasi pendekatan 



 

203 

intelektualistik yang menitikberatkan pada kemampuan kognitif 
semata. Sistem evaluasi dan kurikulum didesain sedemikian rupa 
untuk mengukur pencapaian akademik melalui nilai ujian, 
sertifikat, dan ijazah. Akibatnya, aspek spiritual dan afektif sering 
kali diabaikan. Pendidikan tidak lagi dipandang sebagai proses 
penyempurnaan jiwa dan pembentukan karakter, melainkan 
sebagai sarana untuk meraih pekerjaan dan status sosial, sehingga 
dalam konteks ini peserta didik mengalami kekosongan spiritual. 
Mereka mungkin cakap dalam berpikir logis dan analitis, namun 
lemah dalam memahami makna hidup, tanggung jawab moral, dan 
relasi spiritual dengan sang maha pencipta. Hal ini menjadi 
penyebab munculnya krisis nilai di tengah masyarakat modern, 
yang tercermin dalam tingginya angka penyimpangan sosial 
bahkan di kalangan akademisi dan profesional. 
 
Urgensi Pendidikan Spritual 

Urgensi pendidikan spiritual menjadi harapan baru untuk 
dapat memandu individu dalam menjalani kehidupan yang lebih 
bermakna dan seimbang. Dengan pendidikan yang 
memperhatikan aspek spiritual dan moral, peserta didik 
diharapkan tidak hanya memiliki keahlian akademis, tetapi juga 
karakter yang kuat dan beretika (Nabila, 2021). Pendidikan 
spiritual memainkan peran penting dalam perkembangan 
individu, terutama dalam konteks pendidikan formal, karena 
pendidikan tidak hanya ditujukan untuk mengembangkan 
kecerdasan intelektual, tetapi juga membutuhkan integrasi nilai-
nilai spiritual yang dapat membentuk karakter dan moral. 
Pendidikan agama, khususnya, berkontribusi besar dalam 
membentuk kepribadian dan kecerdasan spiritual seseorang, 
seperti yang dijelaskan oleh Abidin, yang menekankan bahwa 
pendidikan agama adalah upaya sadar yang bertujuan untuk 
mengembangkan potensi spiritual dan moral dalam konteks 
pendidikan formal, Penekanan pada pendidikan spiritual tidak 
hanya relevan secara akademis tetapi juga eksplisit dalam peraturan 
perundang-undangan. Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 



 

204 

tentang Sistem Pendidikan Nasional menggarisbawahi pentingnya 
pendidikan yang mencakup semua aspek perkembangan, termasuk 
aspek spiritual, yang secara eksplisit dinyatakan dalam tujuan 
pendidikan nasional. Hal ini menunjukkan komitmen negara 
untuk membentuk individu yang tidak hanya cerdas dari segi 
akademis tetapi juga memiliki integritas moral dan spiritual 
(Abidin, 2019). 
 
Strategi Implementasi Pendidikan Spiritual dalam 
Pendidikan Islam Moderen 

Strategi implementasi pendidikan spiritual dalam pendidikan 
Islam modern memegang peranan penting dalam bentuk 
pendidikan karakter yang relevan untuk menghadapi tantangan 
zaman globalisasi. Pendidikan Islam tidak hanya terfokus pada 
aspek kognitif, tetapi juga harus mengintegrasikan nilai-nilai 
spiritual dan moral yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Hadis 
sebagai panduan utama (Rohimah et al., 2024). Dalam konteks ini, 
pendidikan karakter yang berbasis pada prinsip Islam wasathiyyah 
(moderat) dapat diwujudkan dengan pendekatan yang lebih 
inklusif dan memahami kebutuhan serta tantangan yang dihadapi 
oleh generasi muda saat ini (Prayitno dan Nursikin, 2023) 

Salah satu strategi yang dapat diterapkan adalah dengan 
memperkuat kurikulum pendidikan Islam yang tidak hanya 
memberikan pengetahuan teoretis, tetapi juga pengalaman praktis 
dalam bentuk pembelajaran berbasis karakter melalui kearifan 
lokal. Ini mencakup penggunaan metode kreatif seperti diskusi 
kelompok yang merangkum nilai-nilai identitas nasional dan 
agama, yang bertujuan untuk membangun nilai patriotisme dan 
komitmen moral generasi muda (Amanah, 2020). Pendekatan ini 
akan memperkuat karakter individu serta menciptakan kesadaran 
akan tanggung jawab sosial dalam konteks kehidupan sehari-hari. 

Lebih lanjut, integrasi teknologi dalam pendidikan Islam juga 
merupakan langkah strategis untuk memperkuat eksistensi dan 
efektivitas pendidikan agama di era industri 4.0 dan Society 5.0. 



 

205 

Salah satu alternatif adalah menyediakan platform pembelajaran 
online yang mendukung interaksi dan pengembangan karakter 
yang lebih interaktif (Aziz, 2022). Dengan demikian, guru 
pendidikan agama Islam diharapkan mampu merespons 
perkembangan ini dengan memanfaatkan teknologi sebagai alat 
bantu dalam proses pendidikan, sehingga pendidikan karakter 
yang berbasis spiritual tetap dapat terjaga dan relevan (Putra, 
2023) 

Terakhir, pentingnya kolaborasi antara berbagai pemangku 
kepentingan, seperti pemerintah, masyarakat, dan lembaga 
pendidikan, akan memperkuat usaha dalam meningkatkan mutu 
pendidikan Islam. Melibatkan komunitas dalam proses pendidikan 
tidak hanya akan menciptakan ikatan yang lebih kuat tetapi juga 
memberikan dukungan bagi inovasi dalam pendekatan pendidikan 
yang lebih baik (Zahrah, 2022). Hal ini sejalan dengan penekanan 
pada fusi antara tradisi dan modernitas dalam manajemen 
pendidikan Islam, yang menjadi kunci bagi keberlanjutan 
pendidikan yang adaptif terhadap perubahan zaman (Missouri, 
2023). 

Dengan demikian, penerapan strategi-strategi ini dalam 
pendidikan Islam modern berpotensi untuk menumbuhkan 
semangat spiritual, karakter yang kuat, serta kecakapan yang 
diperlukan untuk menghadapi tantangan global, menjadikan 
pendidikan tidak hanya sebagai transfer pengetahuan, tetapi juga 
sebagai proses pengembangan diri yang komprehensif. 

 
Daftar Pustaka 
Amanah, Nurul. 2020. “Implementasi Local Wisdom Education 

Dalam Pendidikan Islam Sebagai Solusi Penguatan Karakter 
Patriotisme Generasi Millenial.” Tadris Jurnal Penelitian 
Dan Pemikiran Pendidikan Islam 14(2): 1–11.  



 

206 

Aziz, Abdul. 2022. “Strategi Memperkuat Eksistensi Pendidikan 
Islam Di Era Industri 4.0 Dan Society 5.0.” Jurnal 
Pendidikan Dan Kewirausahaan 11(1): 20–35.  

Abidin, 2019 "Pengaruh Penerapan Kegiatan Keagamaan di 
Lembaga Pendidikan Formal Terhadap Peningkatan 
Kecerdasan Spiritual Anak" An-nisa  

Missouri, Randitha. 2023. “Strategi Inovatif Menyatukan Tradisi 
Dan Modernitas Dalam Manajemen Pendidikan Islam.” 
Kreatif Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Agama Islam 
21(1): 23–34.  

Nabila, N. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan 
Indonesia, 2(5), 867–875.  

Nafsaka, Z., Kambali, K., Sayudin, S., & Astuti, A. W. (2023). 
Dinamika Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Ibnu 
Khaldun: Menjawab Tantangan Pendidikan Islam Modern. 
Jurnal Impresi Indonesia, 2(9), 903–914.  

Prayitno, Nur, and Mukh Nursikin. 2023. “Islam Wasathiyyah 
Sebagai Pendidikan Karakter.” Afeksi Jurnal Penelitian Dan 
Evaluasi Pendidikan 4(6): 685–92.  

Rohimah, Siti, Sri Sugiyarti, and M Sanusi. 2024. “Peran Psikologi 
Dalam Pendidikan Islam.” Ahkam 3(2): 452–76.  

Wijaya, K. (2022). Upaya Sistem Zona Al-Qur’an Unida Gontor 
Dalam Menguatkan Kecerdasan Spiritual Mahasiswa. 
JurnalCerdik,2(1), 44–63.  

Zahrah, Raudhatuz. 2022. “Memberdayakan Epistemologi 
Pendidikan Islam.” Edu-Riligia Jurnal Ilmu Pendidikan 
Islam Dan Keagamaan 5(2). 
 
 
 
 



 

207 

 

Konsep Kecerdasan Emosional 
Peserta Didik Perspektif Filsafat Isyraqi: 

Sebuah Tinjauan dalam 
Beragama dan Bernegara 

Vick Ainun Haq, S.Pd., M.Pd37 
Universitas Terbuka 

 
“Kecerdasan emosional tidak hanya menginterasikan prasangka 
baik di dalam hati dengan perilaku kesehariannya, tetapi juga 

mampu hidup harmonis ditengah perbedaan” 

 
alam kajian filsafat pendidikan Islam, pendekatan yang 
digunakan untuk menggali kebermanfaatan ilmu 

pengetahuan dapat diuji melalui Tiga tahap, yaitu ontologi, 
epistemologi dan aksiologi. Secara sederhana tulisan ini akan fokus 
membahas konsep aksiologi yakni tentang etika atau suatu nilai 
perspektif Suhrawardi al-Maqtul, penggagas filsafat Isyraqi atau 
yang dikenal juga dengan filsafat Iluminasi. Suhrawardi sebagai 
seorang filosof muslim sekaligus sufi, mengkritisi gagasan ontologi 
dan epistemologi dari filsafat peripatetik (Soleh, 2011). Hasil 
kritiknya terhadap paham aliran peripatetik ia dekonstruksi dan 

 
37 Penulis lahir di Brebes, 13 Mei 1999, merupakan Dosen Tutorial 

Online di Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), Universitas 
Terbuka dan Guru PAI di Madrasah Aliyah (MA) Minhajul Abidin 
Jombang, menyelesaikan studi S1 pada jurusan PAI di Universitas 
Pesantren Tinggi Darul Ulum (Unipdu) Jombang tahun 2021 dan S2 
dengan juruan PAI di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang tahun 2023. 
Saat ini aktif melakukan pencegahan kekerasan seksual di komunitas 
Front Santri Melawan Kekerasan Seksual (Formujeres). 

D 



 

208 

rekonstruksi, sehingga membentuk sebuah nilai baru dalam 
konsep filsafat yang disebut sebagai Isyraqi (Harahap, 2019). 
Filsafat peripatetik fokus pada rasionalitas, sumber verifikasi 
kebenaran menggunakan akal pikiran. Dalam filsafat Isyraqi 
sumber verifikasi tidak akan valid jika hanya menggunakan akal 
pikiran saja, namun perlu menggunakan pendekatan batiniyah 
(Ziai, 2012). 

Pemikiran khas Suhrawardi tidak sebatas pada keputusan 
dalam menentukan pendekatan yang berbeda dalam pencarian 
kebenaran, namun juga memiliki perbedaan dengan para filosof 
muslim dan sufi lainnya, terutama dalam mengintegrasikan paham 
esoterisme dan toleransi. Dimana konsep dasarnya ia meyakini 
bahwa sesungguhnya semua agama menuju Tuhan yang 
diyakininya, hanya saja melalui jalan yang berbeda-beda 
berdasarkan ajaran agamanya masing-masing (Nasr, 2014).  

Pemahamannya tentang esoterisme dan toleransi ini 
membuat dirinya menjadi seorang sufi yang terbuka terhadap 
nilai-nilai kebenaran yang terdapat pada agama maupun aliran 
kepercayaan lain, pemikiran Suhrawardi ini dapat dijadikan 
sebagai sumber atau pondasi yang sangat penting dalam 
membangun kerukunan antar beragama kepada masyarakat (Nasr, 
2014). 

 
Sinergi Filsafat Isyraqi dan Kecerdasan Emosional 

Dalam pendidikan Islam kecerdasan emosional merupakan 
sinkronisasai antara hati dan tindakan, sehingga manusia yang 
mampu menyeimbangkan prasangka baik dalam hati dan tindakan 
dalam kesehariannya akan bermuara pada terbentuknya akhlakul 
karimah. Sedangkan al-Qur’an memandang kecerdasan emosional 
cenderung direpresentasikan melalui keterkaitan antara nāfs dan 
qālbu. Nāfs bermakna keseluruhan potensi pada diri manusia yang 
mendorong terbentuknya perilaku. Sedangkan qālbu diartikan 
sebagai media untuk menampung hasil pembelajaran berupa rasa 
kasih sayang (Setiawati, 2021).  



 

209 

Pemikiran terbuka Suhrawardi terhadap kelompok yang 
berbeda pandangan, agama dan keyakinan dengannya, selaras 
seperti konsep kecerdasan emosional perspektif moderasi 
beragama. Dimana peserta didik diharapkan dapat mempraktikan 
nilai-nilai saling menghargai perbedaan terhadap sesama manusia 
tanpa melihat apa agama dan keyakinannya, yang terpenting 
adalah kebaikan yang dilakukan datang dari kesadaran akan 
pentingnya menjaga kerukunan umat beragama, tanpa 
memandang unsur-unsur identitas yang melekat pada diri 
manusia, sebab semua manusia berhak mendapatkan kebaikan. 

Betapa pentingnya kecerdasan emosional bagi peserta didik, 
sebab itu akan berkaitan dengan bagaimana cara peserta didik 
menyikapi persoalan, berperilaku dalam kehidupan bermasyarakat 
dan bernegara. Kecerdasan emosional perspektif moderasi 
beragama membawa pemahaman peserta didik pada sikap 
pentingnya rasa saling menghargai. Bentuk kecerdasan emosional 
perspektif moderasi beragama dapat tercermin pada sikap peserta 
didik dalam beragama dan bernegara.  

Indonesia merupakan negara dengan penduduk mayoritas 
beragama Islam, tidak lagi menjadi sebuah rahasia umum bahwa 
radikalisme dan ekstrimisme dalam melaksanakan ajaran agama 
kerap mengancam keutuhan dan kesatuan bangsa. Banyak kasus 
telah terjadi akibat paham radikalisme dan ekstrimisme dalam 
beragama yang menyebabkan konflik, bahkan hingga 
pembunuhan. Pendidikan Islam dituntut untuk membekali 
peserta didik dalam menanamkan ajaran Islam yang sejuk, ramah 
dan tidak mudah mengkafir-kafirkan sesama umat beragama 
lainnya, hal tersebut bertujuan agar dapat memutus akar persoalan 
radikalsme dan ekstrimisme dalam beragama.  

Namun tidak hanya itu, pendidikan Islam, juga harus 
membekali peserta didik agar memiliki rasa cinta dan jiwa 
pengorbanan terhadap negara. Agar keseimbangan dalam 
beragama dan bernegara tidak hanya berkutat pada tataran teoritis 
saja, namun juga pada praktik bernegara. Dalam beberapa contoh, 
hal yang membawa kedekatan emosional peserta didik terhadap 



210 

kecintaan kepada bangsanya ialah dengan melakukan kegiatan-
kegiatan seperti, upacara bendera di sekolah, menghormati simbol-
simbol negara, menerapkan prinsip-prinsip ideologi Pancasila, 
mentaati hukum, menghormati perbedaan, melestarikan budaya 
daerah, mencintai produk lokal dan sebagainya. Sehingga apa yang 
menjadi tujuan dari kecerdasan emosional perspektif moderasi 
beragama tidak sekedar menjadi pelajaran dalam sistem 
Pendidikan di ruang kelas saja, tetapi dapat dirasakan 
perubahannya dan kebermanfaatannya bagi kehidupan sosial 
masyarakat.  

Daftar Pustaka 
Harahap, R. M. (2019). Pengaruh Filsafat Iluminasi Dalam 

Pemikiran Pendidikan Islam. Jurnal Penelitian Medan 
Agama, 10(1), 90–114. 

Nasr, S. H. (2014). Tiga Madzhab Utama Filsafat Islam: Ibnu 
Siena Suhrawardi dan Ibnu ‘Arabi. IRCiSoD. 

Setiawati, F. (2021). The Role of Islamic Education in Fostering 
Emotional Intelligence. Nizamul ‘Ilmi: Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam (JMPI), 6(1).  

Soleh, A. K. (2011). Filsafat Isyraqi Suhrawardi. ESENSIA: Jurnal 
Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 12(1), 1–19. 
https://doi.org/10.14421/esensia.v12i1.699 

Ziai, H. (2012). Sang Pencerah Pengetahuan dari Timur: 
Suhrawardi dan Filsafat Iluminasi. Sadra Press. 




	Blank Page
	Blank Page



